# WOMAN TANTRIKA PRANAMANJARI



## E CONTRIBUTION OF WOMEN TO SANSKRIT LITERATURE

VOL. V.

(TANTRA)

( WOMAN TANTRIKA PRANAMANJARI)

## THE TANTRARĀJA-TANTRA

WITH THE COMMENTARY

## SUDARŚANA OF PRÄNAMANJARI

CRITICALLY EDITED FOR THE FIRST TIME WIT INTRODUCTION IN ENGLISH, APPENDICES, ETC.

BY

## JATINDRABIMAL CHAUDHURI, Ph.D. (London),

Professor, City College and Lecturer. Calculta University; formerly, Lecturer at the School of Oriental Studies, University of London. author of Sanskrit Poetesses,

Catalogue of Sanskrit Books at the India

Office Library, etc.: editor of Binabüyi's Drārakā-pattala and

Vis'rāsaderi's Gangārākyāvatī, etc.

FOREWORD BY

Mr. C. A. RYLANDS, M.A. (Cantab.),

Senior Lecturer in Sanskrit at the School of Oriental Studies, University of London.

CALCUTTA.

1940

PUBLISHED BY THE AUTHOR.

## All rights rescribed by the Luthor,

Available at .

#### THE BOOK COMPANY,

4/3B, College Square, Calcutta;

## SANSKRIT PUSTAK BHANDAR,

38, Cornwallis Street, Calcutta;

AND

from the Author,

3, Federation Street, Calcutta.

Price: Indian, Rs. 3/-

Foreign, 5/-

Printed by Provash Chandra Ghose at the SREE MADHAB PRESS, 31, Kailash Bose Street, Calcutta

## Dedicated to

Dr. C. Otto Blagden, M.A., D. LITT., formerly Dean of the School of Oriental Studies,

University of London.

#### **PREFACE**

This is the fifth volume of the series 'The Contribution of Women to Sanskrit Literature'. It is a critical edition of a hitherto unpublished work, the Sudars'ana of Prāṇamañjarī, a commentary on the first paṭala of the famous Tantraraja Tantra. The manuscript used for this edition belongs to the Sanskrit College, Calcutta. So far no other manuscript of this work is known to exist. It is unfortunate that a few folios of this MS. are missing.

As regards the Text, the first patala of the Tantrarāja Tantra comprising one hundred (and one) verses, It has been constructed on the basis principally of the commentary Sudars ana with the help of six different MSS, of the Tantraraja belonging to (1 & 2) the Govt. Oriental MSS, Library, Madras (MSS, A and B); (3 & 4) Pandita Jagaccandra Smrtitīrtha Collection (MSS. C and D); (5) Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona (MS, E) and (6) the Royal Asiatic Society of Bengal, Calcutta (MS. F). Here no reading has been accepted which is not found in at least one of these six MSS. In those few (twelve) cases where the readings of the commentary are not supported by any one of the above MSS., we have given them in foot-notes and accepted instead those readings of the MSS, which we considered best for reasons explained in the Introduction (p. xl f.). For the convenience of readers, the words of the Text that occur in the commentary have been underlined, and hyphens have been used for distinguishing the different parts of a compound.

Thanks are due to the Government of Bengal and Dr. N. K. Datta, offg. Principal, Sanskrit College, for permitting me to edit this rare and valuable manuscript; and to Mr. P. K. Gode, Curator, Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona; Prof. P. P. Subrahmanya Sastriar, Curator, Govt. Oriental MSS. Library, Madras; and Dr. B. S. Guha, Hony. General Secretary, Royal Asiatic Society of Bengal, Calcutta, for giving me every facility for using their MSS.

I am grateful to my old Teacher Mr. C. A. Rylands of the School of Oriental Studies, London University, for kindly contributing a Foreword to this volume.

City College,

Calcutta.

J. B. C.

19th, February, 1940.

## **CONTENTS**

Preface Introduction

#### TEXT

| Verse       | Subject-matter*                  | Page  |
|-------------|----------------------------------|-------|
| 1           | Prayer                           | 1     |
| 2-3         | Devī requests Siva to for-       |       |
|             | mulate a new Tantra              | 79    |
| 4           | S'iva's promise to set forth a   |       |
|             | kādi-mata Tantra                 | 9—11  |
| 5 (a)       | Devi asks why it should be       |       |
|             | called a kādi-mata Tantra ···    | 12    |
| 5 (b)-6 (a) | S'iva's reply                    | 12-13 |
| 6 (b)       | Siva begins to narrate the       |       |
|             | Tantra-rāja                      | 12-13 |
| 7           | Kādi Sakti made this Tantra      |       |
|             | known to the world through       |       |
|             | the nine Nathas for the good     |       |
|             | of all creation                  | 18    |
| 8           | The origin and destruction of    |       |
|             | the Tantra-rāja, nine Nāthas     |       |
|             | as well as the Devi at the       |       |
|             | beginning and end of each        |       |
|             | kalpa                            | 14    |
| 9-18 (a)    | Brief contents of the thirty-six |       |
|             | paţalas of the Tantra-rāja       | 14-17 |

<sup>•</sup> Given here in accordance with the interpretation of Pranaman fari.

1. The Origin of the Tantra, etc. 2. Nathas. 3. Processes of formulating the mantras for the Nityas. 4.5. worship of Lalita. 6. The worship of various Nitvās during occasional ceremonies and rites performed with a view to future fruition. 7. On Kames vari. 8. On Bhagamālinī. 9. On Nityaklinnā. 10. On Bherunda. 11. Vahnivāsinī. 12. On Vaires vari. 13. On Dati. 14. On Tvarită, 15. Kulasundarī, 16. On Nityānityā. 17. On Nīlapatākā, On Vijayā, 18. 19. On Sarvamangalā Nityā, 20. On Ivalamalini. 21. On Citra. 22. On Kurukullā. 23. On Vārāhī. 94. Meditations. 25. The pervading nature of matrka 26. The powers of mantras. 27. The Nityas are identical with time (kāla) 28. The making of holes, etc. for offering oblations to the Nitvas. 30. Oblations, etc. \$1.32. Oblations for desired objects. 33. Figures technically known as yantras. 8.

Acts such as Camatkara, etc. 35. Vāsanā i.e. thinking the Nityās as identical with self. 36. The nature of the Nityās. 18 (b) Number of verses in each patala. 17 The characteristies of a Guru. 19 - 22He should be free from any blemish, talk smilingly, be straight-forward, without conceit, versed in Tantras, must have decided opinions, should be capable of removing doubts of disciples and independent-souled, -devoted to the service of others... 17 - 20The distinctive marks of a 23 - 24disciple. He should have the first four qualifications mentioned in connection with the Guru, confidence in the Guru as well as Sastras, be self-restrained, believe in the after-world and have unflinching devotion to the Guru and the mantras. 21 - 22disciple to-26 - 39The duties of a wards the Guru. Polite reply; courteous behaviour; carrying out his orders most willingly; speaking

•the truth; refraining from

excessive or irrelevant talk: freedom from lust, wrath, temptation, self-conceit, etc.; no expression of restlessness; no resorting to deceitfulness; no monetary transactions with the Guru; treating him as Siva: unflinching devotion to the Deity. mantra as well as Guru: celebration of the birth-day of the Guru along with his worship and catering for ascetics; constant worship of the Guru provided he and the Guru live in the same place; paying him a visit once in two months if they live at a distance of 8 miles and so on; within a year, if within 54 . carrying out his order only, if they live at a distance of more than that; worshipping his seat, bed gar rents decorations, foot-wear, image, wife, etc.: 1 ther person nothing else to be worshipped except with the permission of the Garu obtained beforehand if they live in the same village; bowing,

|                | down to him and entreating him to stay on, if he comes during worship and acting in accordance with his directions; taking him to be an immortal being; worshipping him with mantras according to the directions given in the 2nd. patala.                             | 23—28 |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <b>40</b> (a)  | The suddhis as indicated by the nakṣatra, rāsi, siddhādi, rṇa-dhana and kulākula cakras as well as the antagonistic relations of one mantra to the other need not be taken into consideration with regard to the worship of the fifteen Nityas, Kames vari and others. | 29—30 |
| <b>4</b> 0 (b) | The ascertainment of the aforesaid s'uddhis becomes compulsory for miscellaneous purposes.                                                                                                                                                                             | 80    |
| 41—43          | Processes of the determination of the rās'ı and nakṣatra s'uddhis.                                                                                                                                                                                                     |       |
| 44             | Siddhas and sādhakas need not bother about the rās'i and siddhādi s'uddhis though the sādhyas must. Rṇa-                                                                                                                                                               | 3039  |

#### CONTENTS

|           | dhana s'uddhi is, however, a   |                |
|-----------|--------------------------------|----------------|
|           | necessity for all              | 40             |
| 45—49 (a) | The form of the siddhadi-      |                |
|           | cakra and the processes of     |                |
|           | determining the cakra-         |                |
|           | s'uddhi                        | 40-45          |
| 49 (b) 55 | The results of the permutation |                |
|           | and combination of siddha,     |                |
|           | sādhya, susiddha and ari       |                |
|           | mantras                        | 4547           |
| 56-57     | Methods of ascertaining rni    |                |
|           | and dhani mantras as well as   |                |
|           | disciples                      | <b>47</b> —50  |
| 58-61     | Reasons why a disciple or a    |                |
|           | mantra becomes rnī or dhanī    |                |
|           | (a debtor or cred.tor)         | 50 <b>—5</b> 3 |
| 62-63     | The garlands of beads and      |                |
|           | the materials of which they    |                |
|           | are made; the garland of       |                |
|           | letters i.e. the alphabet      | 53 <b>54</b>   |
| 64        | Muttering the mantra along     |                |
|           | with counting the beads or     |                |
|           | syllables arranged by          |                |
|           | hundreds; a faultlessly        |                |
|           | muttered prayer becomes the    |                |
|           | source of all siddhis          | 54             |
| 65        | Method of counting the beads;  |                |
|           | the tip of the fore-finger     |                |
|           | must not be used while         |                |
|           | counting                       | 55             |
| 66        | The vidya should be counted    |                |
|           | one hundred times for gett-    |                |
|           |                                |                |

|       | CONTENTS                                                                                                                        | xvii       |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|       | ing rid of the sins due to the performance of some for-                                                                         |            |
| 67    | bidden act.  *For removing the sins due to the nonperformance of daily                                                          | 53         |
|       | duties, one should mutter the vidya a hundred times; a                                                                          |            |
|       | thousand times for ignoring an occasional rite.                                                                                 | 5 <b>6</b> |
| 68—71 | The type of persons qualified to obtain <i>siddlu</i> through                                                                   | 00         |
|       | vidyā                                                                                                                           | 56         |
| 7.2   | Definition of the terms yoga,  pullava, samputa, grathana  and vidarbha with reference                                          |            |
|       | to mantras.                                                                                                                     | 56         |
| 73-74 | A Guru who ignores the defects of mantras renders the dis-                                                                      |            |
|       | ciple liable to destruction                                                                                                     | 56         |
| 75—81 | Twenty-five kinds of defective mantras; (1) dagdha; (2) trasta; (3) garvita; (4) s'atru; (5) bila; (6) vyddha, (7) nirjita; (8) |            |
|       | a-ha-sa; (9) chinna; (10)                                                                                                       |            |
|       | stamblita (11) mūrchita ,                                                                                                       |            |
|       | (12) svapaga; (13) matta;<br>(14) kilita; (15) ruddha;                                                                          |            |
|       | (16) prāpta-duḥkha; (17)                                                                                                        |            |
|       | khandita; (18) anga-hina;                                                                                                       |            |
|       | (19) asamvṛta; (20) hīna-                                                                                                       |            |
|       | vīrya; (21) kunthita; (22)                                                                                                      |            |

| xviii | CONTENTS                                                                                                                                                                                                                                                                   | (     |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 82    | klista; (28) rugna; (24)<br>avila and (25) avamanita<br>For the protection of the dis-<br>ciple the Guru should give                                                                                                                                                       | 5ģ—63 |
|       | him instructions regarding the yoni-mudrā-bandhana and mantra-vīrya-yojana.                                                                                                                                                                                                | 63—64 |
| 33—85 | The Guru should explain to the disciple the significance of ahamkrti, which, if understood, leads to the realization of 'I', the universe, Siva and their interrelations.                                                                                                  | 64—66 |
| 36—87 | Brāhmaṇas, Ksatriyas and<br>Vais yas should perform the<br>Vedic as well as Tāntrika<br>rites.                                                                                                                                                                             | 66-67 |
| 88    | S'udras should perform Tantrika rites only, As regards the Aurdhvadehika rites of the Guru, he should be cremated or buried according to the Tantras; the rest, viz., collecting bones, offering of cakes, etc. should be Vedic for Brahmanas, Ksatriyas and Vais yas; and |       |
| 89—90 | Tantrika for S'adras  Duties of the disciple on days prescribed for the performance of various                                                                                                                                                                             | 67—68 |
|       | s rāddhas.                                                                                                                                                                                                                                                                 | 68-   |

|           | CONTENTS'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | xix            |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 91—93 (a) | The Guru as well as the Supreme Deity should be worshipped on the following seven festival days, viz., the birth-day of the Guru, the day of initiation, the birth-day of the disciple, death anniversary of the Guru, the day of the Akṣara-traya-sampāta, the Purnā-dina (i.e., the 5th and 10th days of both the fortnights and the full-moon), and the |                |
|           | black-moon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 65 <b>—7</b> 0 |
| 93(b)94   | The substitutes for the Guru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 70-71          |
| 95-100    | Morning prayer addressed to                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
|           | the Guru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 71-74          |
| 101       | The consequence of complete<br>mastery over this patala is<br>the realization of the Bhūmi-                                                                                                                                                                                                                                                                |                |

#### APPENDICES

74

tattva.

| 1. | Variant readings of the 1st patala of the                                                   |    |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|    | Tantra-rāja.                                                                                | 77 |
| 2. | Notes                                                                                       | 81 |
| 3. | Alphabetical index of the first lines of the verses of the first patala of the Tantra-raja. | 92 |

| xx | CONTENTS |
|----|----------|
|    |          |

| 4. | Alphabetical index of the first lines of the verses quoted by Prāṇamañjarī          | 95  |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 5. | Alphabetical index of the works or authors quoted or cited by name by Prāṇamañjarī. | 96  |
| 6. | List of Abbreviations                                                               | 97  |
| 7. | Bibliography                                                                        | 98  |
| g  | General index                                                                       | 104 |

#### INTRODUCTION

Though the only work of Pranamanjari that is extant to-day is only a fraction of the Tantra-rajasudars ana, it is fortunate that this work supplies us with some information regarding her personal life. She was the daughter of Harsadeva Harsamatī of Kūrmācala¹ and the third wife Premanidhi, author of the Sarada-tilaka-tika called S'abdartha-candrikā2. She was a devotec of Kartavīrya, the Lord of Haihavas. She was very modest by nature. had no self-concert and was a devout wife so much so that she depended upon her husband for the safe completion of this work, and not even upon Kartavirya. The terrible loss that she sustained by the death of her son Sudars and induced her to undertake this work in order to make good the previous loss to a certain extent by creating another Sudars and of her own through the aid of letters. Before she wrote this commentary in praise of Devi Tripurasundari, she composed the Dīpa-prakas a and other works to please Rājarajes vara,3

<sup>(1)</sup> Modern name Kumaun; its present capital is Almora. This place is known as Kürmücala because Visņu incarnated himself here near Lohaghat as a tortoise.

<sup>(2)</sup> See MS. no. 95, p. 97, Descriptive Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Calcutta Sanskrit College, vol. V., Tantra, 1908.

<sup>(3)</sup> For these informations, see the introductory verses of the commentary.

The companion volume of the Sudars ana mentioned in this book is probably a commentary on the Nityā-khaṇḍa of some Tantra, and not a part of the Tantra-rāja sudars ana; in any case, it is a different work of the same author, as the Sudars ana and the 'Sahodara' of Sudars ana can never be identical. That the Kamalā and the Sudars ana are different becomes clear from another reference in the Sudars ana. From the evidence at our disposal, there is nothing to show that the commentary Sudars ana was continued after the 1st paṭala which we are publishing here is not the commentator had a facile pen, was versed in Tantrik studies and probably, a voluminous writer, too, as stated above,—it is not unlikely that she proceeded further than this.

Prāṇamañjarī is to be congratulated on her choice of the Tantra-rāja for commentation. This work, being independent of other Tantras in its opinion regarding ritual and philosophy<sup>4</sup>, really deserves the first and foremost claim in this respect. It is stated by Prāṇamañjarī that before this Tantra, the following nine Tantras, viz., (1) Sundarī-hṛdaya, (2) Nityā-ṣoḍasíkārṇava, (3) Candra-jāana, (4) Mātṛkā-

<sup>(1)</sup> See p. 58, विश्वदीभविष्यति...नित्य [नित्या ?]—खण्डतः ।

<sup>(2)</sup> See p. 31, ll. 13-14.

<sup>(3)</sup> All the patalas of this work consist of one hundred verses (and at times, one concluding verse in addition); प्रत्यक्षायं गत श्लोकाः स्वादेवं तन्त्र संग्रहः, v. 18 (b), p. 17.

<sup>(4)</sup> See the introductory verses of the T(ntra-raja.

Tantra, (5) Sammohana-Tantra, (6) Vāmakes vara, (7) Bahu-rūpāṣṭaka, (8) Prastāra-cintamaṇi and (9) Meru-prastāra already existed¹; but these were mutually dependent and none had really an unique position at all. This work is an outstandingly kādi-mata one.²

Prāṇamañjarī is still more to be congratulated on her mastery over the Sanskrit language, her lucid style and profound scholarship. Nowhere in the commentary has she left out a single difficult word that needs explanation. Throughout the work she produces sound arguments in favour of her interpretation which is never loose or farietched; on the contrary, very accurate and true to the spoint. It is simply wonderful how she manages to interpret so cleverly the first verse of the Tantra-rāja as refering to five different deities, viz., Srīpati, Gaṇapati, the Sun, Tripurasundarī and Siva and all the relevant words of the text as well in five different ways.

Pranamanjari is very firm in her attitude, undaunted in energy, gallant in spirit and very fair in her judgments. She exposes outright the weaknesses of her

<sup>(1)</sup> See also Subhaganandanātha's commentary Manoramā on Tantra-rāja. But Bhāskararāya, author of the Setu-bandha on the Nityā-ṣoḍas'ikarṇava says that the Sundari-hṛdaya, Nitya-ṣoḍas'ikārṇava and Vāmakes' vara torm parts of the same Tantra. In the same commentary, Bahu-rūpaṣṭaka is also said to be a collection of eight Tantras, and not one Tantra at all.

<sup>(2)</sup> In the works of the kādi mata, the mantras begin with ka; in those of the hādi, with ha; and in those of ka-hādi, the mantras are formed of the combination of ka and ha.

predecessors who commented upon the Tantra-rāja, accepting, however, those views of theirs which she considers right. We give here a few instances.

In connection with the selection of the Guru, the Tantra-rāja enumerates the qualifications that he should possess. They happen to be nine in number and Nidhi-kāra comments that these nine qualities refer to the nine Nāthas and therefore, the Guru as possessed of the nine qualifications, represents nine Nāthas in one i.e. in himself. Prāṇamañjarī rightly remarks here, among other facts, that the Tantra-raja itself says the first four qualifications mentioned in the list are to be possessed by the disciple as well. If so, the disciple also will represent in his self a combination of the first four Nāthas which cannot be the case.

There are 25 defects of Mantras which must be removed by the Guru before they are imparted to the disciple.<sup>6</sup> Here, too, Prāṇamañjarī adduces sound arguments in support of her own interpretation of "Nirjita mantra" and refutes those of Nidhi-kara<sup>7</sup>; similarly, she refutes justly the interpretations of

<sup>(1)</sup> See Contents, verses 19-22, p. xiii.

<sup>(2)</sup> This commentary is no more extant.

<sup>(3)</sup> Viz.. Prakās a, Vimars a, Ananda, Srījāāna, Satya, Pūrņa, Svabhāva, Pratibha and Subhaga.

<sup>(4) &</sup>quot;चतुर्भि राखै: संयुक्त: यञ्चावान् सुस्थिराभ्रय:", य: 23(a), p. 21.

<sup>(5)</sup> See pp. 19—21, commentary of v. 22, यत्तु निषिकता "सन्दर" इत्यादि...।

<sup>(6)</sup> Verses 72-81, pp. 56-62.

<sup>(7)</sup> V. 76, pp. 56-66.

"Chinna, mūrchita and svāpaga" mantras by Subhagānandanātha and Nidhikāra<sup>1</sup>.

Again, the text enjoins on the Guru making the disciple understand the significance of voni-mudrabandhana2 for the safety of the latter. Subhaganandanātha understands by voni-mudra the movement of both the vital breath and the mind from the mystical circle muladhara in the lower part below the navel to the aperture called Brahma-randhra in the crown of the head, through which the soul escapes in death<sup>3</sup>; and by bandhana, investigation. Pranamanjari is not ready to accept this view. She thinks that 'woni' is identical with the kundalini, the source of the three worlds, triangular in form and situated near the pericarp of the four-petalled lotus at the root of the artery susumna (lying between the vessels called ida and pingala). Mudra, she thinks, is the same as the supreme deity, consciousness itself, situated below the thousand-petalled lotus of the Brahma-randhra and the source of immense joy to the kundalini (mud+ra); bandhanam refers to the three-fold lustres shooting up, down as well as both up and down as the three worlds originate out of the intermixture of these three types of lustre. Thus, she comes to the conclusion that voni-mudra-bandhana

<sup>(1)</sup> V. 77, pp. 57-59.

<sup>(2)</sup> V. 82, p. 63, "बन्धनं योनि-सुद्राया:"।

<sup>(3)</sup> For details, see the Homa-paţala of the Tantra-rāja. The Guru should also impart to the disciple knowledge of the process of investigating Brahman through the mantras; see commentary, p. 94, "Hantal-Fafa", etc. For details, see Tantra-raja, chap. 35.

means an investigation into the real nature of the above three in the method mentioned above.<sup>1</sup>

The Brāhmaṇas, Kṣatriyas and Vais yas are enjoined by the Tantra-rāja on observing the Vedic rites, not ignoring, however, their Tantrik counterpart i.e. they should observe both the Vedic and Tantrik rites. In this connection, Nidhikāra remarks that the word saṃskāram in the text² cannot be grammatically supported and is really an instance of the arṣa-prayoga. Prāṇamañjarī, however, parses saṃskāram as an object of the verb samācaret that appears in the fourth metrical foot of the verse and eleverly solves the grammatical puzzle which contronted the Nidhikara.

The Tantra-raja, after dealing with the particular occasions which should be celebrated mentions the periods of the year when the Guru as well as the principal deities should be worshipped. The Nidhikāra says though the context clearly indicates that the Guru as well should be worshipped along with the principal deities, still the word Guru is repeated in the text<sup>3</sup> for laying particular stress on the worship of the Guru. Prāṇamaājarī says the repetition of the word Guru is

<sup>(1)</sup> See p. 63, v. 52. The opinions of Nidhikāra and other commentators (p. 64) quoted by Prāṇamañjarī in connection with the acceptance of the reading of the passage as mudrāyā[h] i.e. with the sixth case-ending or as mudrā yā i.e. with the first case-ending are very interesting.

<sup>(2) 1</sup>st. line of v. 86, "डि-जातीनां तु संस्कारं वेदोक्तं असदाचलम्," etc; see pp. 66-67.

<sup>(3)</sup> V. 93, सुरोस्तु जीविते, etc., p. 70.

required for mentioning the other necessary things with particular reference to the Guru during the parvans. She asks humorously in this connection, if sufficient importance be not laid upon what is said once in a Tantra, there must be a rigid rule to indicate how many times a statement should be repeated for this purpose 1.

The general discourses that Prāṇamaṇjarī launches upon and the deductions that she makes out of the data supplied in the Tantra-rāja are of absorbing interest. Thus, after commenting upon the characteristic features of the right type of Gurus and disciples, she assumes a few prima facie views and comes to the conclusion that though such Gurus and disciples are hard to come across now-a-days, still a selection has to be made on the basis of the marks stated and naturally, those who are possessed of a number of them are to be chosen<sup>2</sup>.

With regard to the personal dealings with and the mode of worship of the Guru, the disciple is advised, among other things<sup>3</sup>, not to enter into any sort of monetary transactions with the Guru<sup>4</sup>. Here, again, the learned commentator raises a question as to what the disciple should do if the Guru asks for help particularly, under such circumstances as can by no means be ignored, viz., if the Guru be compelled to starve to death without his help. Prāṇamañjarī argues that the rule is not such that it cannot have any exception; obviously, the prohibition

<sup>(1)</sup> P. 71; यत्तु, "पूर्व-सूचितामपि," etc.

<sup>(2)</sup> See pp. 22-23.

<sup>(3)</sup> For these, see verses 25-39 as well as the commentary.

<sup>(4)</sup> See o. 24, vv. 28(b)-29 (a).

is based upon the supposition that misunderstandings, disputes and quarrels are bound to follow if money-transactions between them are allowed. So she comes to the conclusion that if the disciple thinks that he will never insult his Guru or cause him pain under any circumstances, he can certainly lend him money under extreme circumstances.

Prāṇamañjarī's exposition is very clear. As a matter of fact, she is wonderfully gifted in this respect. Many subtle points that evade the attention even of the versed in the Tantiik lore do not escape her scrutiny. The right selection of mantras is one of the most important factors that contribute to the happiness of the disciple and lead him ultimately to siddhi. As such, this selection is recessarily a complex business altogether. In order to determin whether a particular mantra would be suitable to a p rson or not, he must examine thoroughly the purity of the star, rasi, etc. by means of various cakras, viz., the naksatra, rasi, siddhadi, rnadhana and kulakula; an . in this counection one must particularly beware of the cvil effects of the mantras in opposition. With relatince to these cakras, particular attention is drawn to the figures? I have drawn and inserted in the text portion in stead of here in order that the text may be more with understood with their help than otherwise. In drawing them I have been guided by the directions given by Pranamanjari in the commentary.

<sup>(1)</sup> Răs î-cakra, p. 33; nakṣatra-cakra, p. 39 and siddhādi-cakra (i.e. the A-ka-tha-ha cakra), p. 42.

With regard to the nakṣatra, rās i and sid | hādi 1 cakras. Pranamanjari makes it explicitly clear that the sadhyas i.e., those who are still to learn the processes of meditation must necessarily care for various considerations as revealed through them but those who are siddhas i.e. have attained true knowledge or those who have learnt the processes of meditation, etc.-(and are, therefore, progressing towards the attainment of real knowledge) need not bother about them. Therefore, it follows, says Pranamaniari, that the considerations regarding these cakras are useful only so long as a devotee has not as yet attained the state of a sadhaka. The siddhas, sādhakas as well as sādhyas are all, however, obliged to see that their rna-dhana-s'uddhi is not jeopardised. In the choice of a mantra, a sadhaka should be guided by the principle of rna-dhana-s'uddhia i.e. he should find out whether he becomes more important than the mantra or the mantra becomes more important than he. The first letter of the name3 of the sadhaka and the first letter of the mantra play an impor-

<sup>(1)</sup> i.e. Siddha, sādhya, susiddha and ari. The results to accrue from this cakra and the permutation and combination of siddha, sādhya, susiddha and ari have been dealt with in the verses 45-49. That chamber is siddha which includes, among the letters placed in it, the initial letter of the name of the sādhaka; the next chamber on the right is sādhya and so on; see the figure on p. 42.

<sup>(2)</sup> See verses 56-57 and the commentary, pp. 47-50.

<sup>(3)</sup> The vyavahārika name i.e. the name by which a person is commonly known to the world at large as

tant part in this connection. The intervening letters between the former and the latter are to be counted; the number thus found out is to be multiplied by three and again divided by seven. The remainder is known technically as nama-ras i. In connection with this nama-ras'i Pranamanjari asserts that those cases where there are no remainders, the divisor is to be considered as nama-ras'ı, because according to the Tantra-raja, says our commentator, zero is meaningless and does not lead to any results, though it is certain that other Tantras find significance in zero as well. Again the letters between the first letter of the mantra and that of the name of the sadhaka are to be counted; the number thus found is to be multiplied by three and divided by seven which will give the result, technically known as mantra-rās'i1.

opposed to the guhya (secret) name that is disclosed to the Guru by the father during the initation ceremony (upanayana). For further information, see Indian Historical Quarterly, vol. 15, 1939, p. 10f. "The Initiation of Women".

<sup>(1)</sup> See v. 56, p. 47. Prāṇamañjarī is conscious that the interpretation that she gives of this portion is liable to be disputed, particularly because her illustrious predecessor Subhagānandanātha, author of the Manorama and the Nidhi-kāra gave different interpretations altogether. Subhagānandanātha says, "বিধানের মানি: রব্দুর্থ কিনিবার্থবিব্যুথ:" i.e., the number found out is to be multiplied by seven and divided by three. Therefore, she quotes the Tantrāntara and refers to the Padārthādars a swell as Mantra-mahodadhi in

Of the nāma-rāsi or the mantra-rāsi, that which contains the larger figure is rnī or debtor; and a debtor mantra is what is wanted for the good of the sādhaka, for in that case he remains the creditor; if reverse be the case, he becomes the debtor and he must not accept the mantra beginning with the letter in question. Not only for the sādhaka, this question of rna dhana-suddhi

her support. Further arguments she assigns in support of her interpretation are indeed very sound. We illustrate here the theory which Pranamaniari advocates. In order to decide whether a person called Cintaharana should accept Hari as his mantra, one should proceed as follows. From ca to ha, the first letter of the name and the first letter of the mantra, there are 28 letters; 28 is to be multiplied by 3 and the sum i.e., 84 is to be divided by 7; though normally and according to other Tantras as well, we get zero as the remainder, according to our commentator, the remainder must be the same as the divisor in this case i.e., 7. The nama-ras' in this case, therefore, is 7. On the other hand, from ha, the first letter of the mantra, to ca, the first letter of the name, there are 25 letters;  $25 \times 3 = 75$ ;  $75 \div 7 = 10 \times 7 + 5$ ; therefore, in this particular case the remainder five is the Mantra-ras i. As the principle is that the mantra should be rni or debtor i.e., consisting of a larger number of syllables and the name should be dhani i.e., consisting of a smaller number of syllables, and not the reverse, Cintaharana whose nama-ras's is seven should not accept as his mantra Hari the mantra-rasi of which is five and therefore which becomes the creditor

is to be taken into serious consideration even with regard to siddhas, not to speak of the sādhyas<sup>1</sup>.

While uttering the mantras, one should count the beads that may be made of various materials<sup>2</sup>. The alphabets may also be used for this purpose. Prāṇamañjarī says here, akṣa-mālā, theretore, appropriately means the garland having a (氣) as the first jewel and kṣa (氣) as the last i.e. the alphabet beginning with a (氣) and ending with kṣa (氣); and therefore, the compounded word akṣa-mālā as is generally understood and as is also used in some MSS. of the Tantra-rāja<sup>3</sup> as well has really a special meaning<sup>4</sup>.

As during meditation, one is required to count the mantra a hundred thousand times or even more, a fixed number of beads<sup>5</sup> is an essential requisite.

As the mantra, again, does not consist of many syllables, various combinations of the syllables of the mantra together with the interspersion of the whole mantra are to be made, and a systematic arrangement for counting the beads must be made. Pranamanjari here stresses the fact that the number of beads must not vary in view of the different desires of

<sup>(1)</sup> See comm. on 2nd line, v. 61, p. 51, "मर्वे: साध्ये: साधवे: सिडेंब ।"

<sup>(2)</sup> See vv. 62-63, p. 58, for these.

<sup>(3)</sup> See v. 63, p. 53, राजतैर्जय-माला स्यात्, etc.; the variant reading is श्रव-माला।

<sup>(4)</sup> See p. 54; यदच-माला-पदं प्रयुक्तमासीत्. तत् केवसं कडि-मालेखः।

<sup>(5)</sup> Usually one hundred.

the sadhaka as is said in other Tantras<sup>1</sup>. Our learned commentator also adds that while counting the beads, one should beware of dropping down the garland of beads, confused counting, breaking a bead, touching the bead with the fore-finger, showing them to others, touching the untouchable and so on<sup>2</sup>.

The a-ha-m-kṛti means the insertion of a (w) and ha (w) at the beginning and the end of the matrka respectively. As this is very important, the Guru is enjoined to do this immediately after the initiation of the disciple, Through the right understanding of this a-ha-m-krti, the disciple may attempt to become equal to Siva3. With regard to this Pranamanjari says that a and ha refer to the first and last letters of the alphabet. Some might think that kṣa should be the last letter; and even if by antva, the upantva letter be meant, I should be the last. Prāṇamañjarī is of opinion that, of course, at times the kṣa and la are treated as antya letters (antya and upāntya) but that is due to some specific provisions or rulings in the work or part of the work concerned. The tact remains that the ksa (a) is nothing but k and sa combined and the anthabstha la simply overrules the la i.e. the upantya letter. So ha should be considered as the really last letter of the alphabet. She stresses the fact that the insertion of a and ha is significant, because aham refers to self and the matrka having a and ha inserted at the beginning and the end becomes

<sup>(1)</sup> P. 54. 東京 中旬一中旬21, etc., comm. on v. 63.

<sup>(2)</sup> Op. cit., गुराह्य-कर-अष्टत्व-, etc., p. 54.

<sup>(3)</sup> V. 84, p. 65.

indentical with it and the universe. The disciple who worships the mātṛkā as identical with him finds it most effective for his own purpose<sup>1</sup>.

In the Guru-stotra<sup>2</sup> to be recited every morning, the epithets applied to the Guru are aptly interpreted by Praṇamañjarī as refering to the nine Nāthas. According to her interpretation the Guru, therefore, becomes equal to the nine Nāthas.

Though the work at hand is very short, it is clear from the lucid exposition of the doctrines and references to other Tantras<sup>3</sup> that she had a mastery over the Tantras. Nowhere is her graceful movement obstructed by menacing difficulties,

Though even to-day Prāṇamañjarī is the only lady known to us to have contributed to the Tantrik Literature, yet from the discovery of one learned lady of her type we may assume that there were other women Tantrikas whose works are probably lost for ever or are still preserved in some unknown quarters. Our guess in this respect finds strong support in the discovery of so many other distinguished women contributors to other branches of Sanskrit Literature.

<sup>(1)</sup> See comm., p. 66.

<sup>(2)</sup> V. 97 f.

<sup>(3)</sup> See Appendix, Authors or works mentioned by Prāṇamañjarī.

<sup>(4)</sup> See other volumes of this series.

#### DATE OF PRANAMANJARI

Though the Sudarsána, the only extant work of Prāṇamañjarī, furnishes no clue to her date, yet fortunately her date can be decided from the dates given by her husband¹ Premanidhi Pantha himself in some of his works.

1. That this Premanidhi Pantha is identical with her husband is circumstantially proved by the following evidence :--both Pranamañiari and Premanidhi Pantha state in their works that they are (1) inhabitants of Kūrmācala (Kumaun) and (2) devotees of Kārtavīrya, Further Pranamanjari who was versed in Tantras admits that (3) her husband was her Guru (v. 4, p. 2); so her husband was a Tantrika and that Premanidhi Pantha. too, was a Tantrika is known from a large number of MSS. of his works on Tāntrika Literature. (4) Prānamañjarī herselt states that her husband Premanidhi was very learned (v. 6, p. 2); except Premanidhi Pantha there is no Premanidhi of repute. (5) As noted above (p. 1) Pranamanjari wrote the Sudars'ana on Tantraraja for preserving the memory of her son Sudars ana. We find from the Catalogues of Sanskrit MSS., viz., of Oudh, fas. XI (1877), 34. North-West Frontier (1874), 194, and Kashmir (1894), MS. no. 4891, p. 230, that Premanidhi also composed a commentary of the same name on the same Tantra. This shows that, most probably, he too, wanted to commemorate his son Sudars and by this work. (I am not sure if the first two MSS. are extant to-day; letters addressed to the private owners of the first two were returned undelivered; the Kashmir MS., though reported to be extant, could not be availed of for my use.) So we may reasonably conclude that Pranamanjari's Premanidhi was an inhabitant of Kumaun and was the son of Umāpati and Uddyotamatī of Bhāradvāja gotra. His royal patron was Malaivamma, son of Ghanas yāma and grandson of Sāhamalla, ruler of the hill tracts called Tākama near Muktikṣētra. Premanidhi seems to have lived in Benares for a long time; he acknowledges his gratitude to Malaivamma for granting him allowance to live therc.

husband was identical with Premanidhi Pantha, son of Umāpati and Uddyotamatī of Kumaun.

 यस्रोदृशीतमती सती गुखनती माता पितोमापित-र्नाम प्रेमिनचीति पत्थ-कुलभू: कूर्माचलो जन्म-भू: । सूपास्य कतवीर्यजाच्युत-परं भूभुन्मलेवमाभू—

Whereas these three lines are found in his works without any alteration, the last line is found *mutatis* mutandis.

- 2. For an account of these kings, see Premanidhi's Malladars'a, commentary on S'iva-tandava, fol. 1, MS. 8. F. 4 of the Royal Asiatic Society of Bengal.
- 3. पदि इात्तरसां दिशि मुक्तियेल-सविधे ताकमित प्रसिच-पर्वत-देशानामधिपतिः श्रीमलं वन्मदेवस्तदीय-क्रपा-माप्त-भूमि-इत्तिभ्यामस-वस्त्रादि-सौख्य-पूर्वतं काग्र्यां, etc.; vide ग्रन्ट-प्रकाश, fol. 120, MS. 57. E. 5 of the Royal Asiatic Society of Bengal; श्रीमचाराजाधिराज-श्रीमखं वन्मदेव राज्ञप्तः श्रीकाश्रीपुर-निवासी कूर्माचलाधिष्ठत-स्त्रल-परम्पराकः मे मिनिध-नामा किंदि हिष्ठः पुनरस्-यन्नावर्षौ विश्वदोक्तरोति; vide महादर्भ, fol. 2, ll. 3-5 of MS. 8. F. 4, of RASB.; "वारायसी वास-भूः", last folios of MSS. 10194 and III. 8. 65. of RASB.; "ग्रानन्दवनेऽसुना निवसता [काग्र्यां निवसतित वर्ष्ट सार्थः—Comm]" MSS. 57. E. 5. and 6, folios 42 and 120 respectively; see also fol. 11 of 9. E. 54A, RASB, and fol, 24 of 9. E. 52, RASB.; etc.

#### xxxvii

He was an author of repute and composed a large number of treatises none of which has as yet been published.<sup>1</sup>

1. Royal Asiatic Society of Bengal—[ date of the MS. samvat 1814 i.e. 1758 A.D.].

काम्ब-दीप-दान-पश्चति, MSS. III, D. 65 [date of the MS. samvat 1831 i.e. 1775 A.D.] and 10194.

**इत-दान-रक्त**—MS. I. E. 52 [date of MS, samvat. 1878 i.e. 1812 A.D.].

नैमित्तिक-प्रयोग-रक्षाकर—MS. 1. E. 52 [date of MS. 1878 i.e. 1812 A.D.].

प्रयोग-रकाकर, MS. I. E. 54A [date of MS. 1878 i.e. 1812 A.D.]

महादर्श, MSS. 8, F. 4 (no. 11336) and 5720. 7. G 1. (both incomplete).

होप-प्रकाश and its commentary श्रन्ट-प्रकाश, MSS, 57. E. 5. (G. 979) and 57. E. 5. (G. 981). As noted above (p. xxi), Prāṇamañjarī also wrote a treatise of the same name on the same subject.

It may appear curious that both husband and wife wrote two treatises of the same name, but one of the introductory verses of the Sudars'ana (no. 3) clearly states that Prāṇamañjaiī composed a treatise called Dīpa-prakās'a on Rājarājes vara while from the MS, of the Dīpa-prakās'a belonging to the Royal Asiatic Society of Bengal it is absolutely certain that Premanidhi also composed a treatise called Dīpa-prakās'a dealing with the same topic.

Calcutta Sanskrit College,-

श्रव्हार्थ-चिन्तामिंब, comm. on the सारदा-तिलक, Tantras, no. 95.

India Office Library :-

मयोग-रक्षाक्र or भक्त-त्रात-सन्तोषक MS. 2595. According to Aufrecht, he composed some other treatises also; see Catalogus Catalogurum, vols. I. and II., in loco.

#### xxxviii

In his Dīpa-prakās a¹ as well as his own commentary on it, viz., Sabda-prakās a² he himself gives the date of their composition as the Saka year 1648 i.e. 1726-27 A.D. In another work of his, viz. the Sabdārthacintāmaṇi, the date of composition is given as 1737 A.D. 3 So there can be no doubt that Premanidhi flourished during the first half of the eighteenth century, and therefore, his wife, too.

Bhandarkar Oriental Research Institute:—प्रयोग-रक्षाकर, MS. no. 1133 of 1886—92,

1. Royal Asiatic Society of Bengal, 57. E. 5, fol. 42 (a-b)— द्रखं दीप-प्रकाश: कुमित-निरसनो नग-जलिध-रस-स्माम्माणे तु शाके मार्गे कुणे च पचे निश्चिमव-तिथी नन्दभू-दीननाम्माणे केनापि [ एतेन एकोनविंशति-दिने : क्रतीऽयं ग्रन्थ दृत्युक्तम् comm.] बह्वसमय-तन्ततामाद्रधान: प्रपूर्ण: | Then after two verses is given the concluding verse of the work— यस्पोद्योतमती, etc. (vide supra) and after the colophon दित श्रीप्रे मनिधि-शर्म-निर्मिती दीप-प्रकाश: समुप्रण[ता]मगमत्॥

The date of the MS, is given as 1785 samvat i.e. 1729 A.D. So the word **जल**ि above cannot mean 7 as in that case the date of the MS, would be earlier than the date of the composition of the work.

2. RASB., MS. 57, E. 5-

इत्यं श्रन्ट-प्रकाशवरण-करुणया राजराजेश्वरस्य स्वीयामीष्ट-दातुर्नग-जलि-रस-स्था-शके माच-मासे। क्रफाष्ट्रस्या प्रपूर्णः परपर-रुचिरार्थस्य लाभावनीधी मूलं, etc. Then after three verses are given the concluding verse—यस्त्रोष्टोतमतौ सतौ, etc., and the colophon इति श्रोमत्-प्रेमनिधि-शर्म-निर्मित-दीप-प्रकाश-टिप्पय-मृत-शब्द-प्रकाश-श्रन्थः सम्पूर्णः।

8. MS. no. 4956 of the Raghunath Temple Library of His Highness the Maharaja of Jammu and Kashmir, fol. 862.

# CRITICAL ACCOUNT OF THE MSS. OF THE TEXT TANTRARĀJA

As we are here directly concerned with only the first paţala of the Tantrarāja Tantra out of the total thirty six, the critical account given here is short and principally of the MSS, of this paţala only and not of those of the entire Tantrarāja.

Of the six MSS. used for this edition of the first paţala of the Tantrarāja, A is very corrupt and B is, on the whole, good. Of C and D, C has better readings, though it is not at times clearly legible. Both have, on the whole, good appearance. E up to verse 50 is found in a rather damaged condition. F is fairly good, though at times its readings cannot be deciphered. A and B are written in Telugu script and the rest in Devanagarī.

# CRITICAL ESTIMATE OF THE MS. OF THE COMMENTARY SUDARSANA.

The Sudars ana of Prapamañjari has been catalogued in the Descriptive Catalogue of Sanskrit MSS. in the Sanskrit College, Calcutta, (vol. V, Tantras) under the heading सुदर्श-नेल-पटल। The source of the mistake is the last line of the concluding verse of the commentary, सन्वर्धास्थान सुदर्शनेऽल पटल: पूर्वीऽप्यपूर्वी गतः (p. 74). Evidently सुदर्शनेऽल पटल: has been resread as सुदर्शनेल-पटल:, while the correct reading is सुदर्शने सल पटल:, etc. It is perfectly clear from one of the introductory verses (no. 5) and other references, (e.g., p. 53, l. 15) that the name of the commentary is सुदर्शन, and not सुदर्शन ल-पटल:।

The writing of the MS. of the Commentary Sudars ana is, on the whole, legible, though at times the readings

cannot be deciphered. It has an old appearance. Throughout the MS, the visarjantyas have been dropped and anusyāras and e-kāras indiscriminately used. The ta-s have the annoying look of tta-s, sa-s that of pta-s and ākāras of ref-s. It is full of mistakes of various sorts, such as, omission or careless insertion of letters, putting in words or sentences in wrong places, etc. ( See appendix, pp. 107ff). Besides these, there are some other mistakes noticed in the body of the work, with my own suggestions. Both the queried parts and the suggested readings have been given within square brackets [ ]. In some cases, however, no suggestions for improvement could be made; so, these have been left simply queried. The MS. consists of forty-five folios " of which three are missing 1; according to the scribe, there were four more folios at the end.

It has been stated in the preface that some readings (viz. twelve) of the Text as given in the commentary have not been incorporated by me in the Text of the Tantrarāja but have only been noted in foot-notes, as they are not found in any one of the six MSS. of the Text consulted by me. The following are those twelve case: :—

I. तती इश्रो:, v. 9d. While this reading is not found in any one of the MSS. consulted, the reading त्यो श्रेश is found in all of them except one (A)². So in accordance with our principle, the latter reading has been accepted though it does not seem to make a clear sense. तती इश्रे:, on the other hand, makes a good sense.

<sup>1.</sup> See f. n. 1, p. 24; f.n. 2, p. 55.

<sup>2.</sup> For this and other variant readings, see pp. 77-81.

- II. तिष्क्रको मितपादनात्, v. 21d. The commentator herself accepts both this and तक्कति-मितपादनात् as alternative readings and states that both mean exactly the same thing. As really both of them are equally good and again, as all the six MSS. unanimously give us the reading तक्कति-मितपादनात्, this latter reading has been accepted.
- III. यत्त्रपूरं, v. 34d. This reading is not found in any of the MSS. used. Of the six MSS. two (B and D) give the reading यत्तरहों हुं; two (A and C) सूर्यं while the remaining two (E and F) पृष्टा Of these three readings, दूर्ष gives the best sense. So it has been accepted. The reading of the commentary also is a good one.
- IV. चत्वारि योजयेदादान, v. 41c. It has not been accepted for two reasons: (1) चल्वारि, as an adjective to बादान, is grammatically wrong as Prāṇamañjarī herself admits (p. 31); (2) none of our MSS, gives exactly the same reading. We find three different readings in the MSS.:- चत्रो योजयेदादान (B); चत्वारि योजयेदिहान (A-C-D-F) and कत्वादि योजयेदादां (E). The reading चतुरी योजयेदादान has been accepted, because this reading is grammatically correct and also suits our context best. But the reading क्लारि योजयेदिहान leaves out the sense of willier altogether and the mention of विद्वान in the verse is quite unnecessary. The third reading चत्वारि योजयेदादा' is grammatically incorrect. As the word want appears in five MSS., it could have been accepted but it was not, as in none of the MSS, recording चत्वारि the word following योजयेत is a satisfactory one.
- V. বিশ্বমী, v. 58b. It is not found in any of the six MSS. while অন্তৰ্ন occurs in all of them. So বাদনী has

<sup>1.</sup> P. 19, l. 5.

been accepted. The reading विश्वये (निभित्तार्थे चतुर्थों) is, however, better from the grammatical point of view, because निभित्तार्थे सप्तभी in साधने does not involve any idea of संयोग or समनाय योग which it ought to have done in accordance with the vartika योग: संयोग-समनायासकः on the aphorism of Paṇini निभित्तात् कर्म-योगे (2. 3. 36; SidKau, 633, p. 157).

VI. सहस्थान् 1, v. 54b. It is not found in any of the MSS.; so it has not been incorporated in the Text. The reading सहस्र, though given in one MS. only (viz. A), has been accepted, as the other reading स-इवान् given in other MSS., is grammatically wrong, the word हा being always neuter. The reading of the commentator is equally good.

VII. सन्त', v. 60d. This reading is not given in any of the MSS. Two different readings are found in them, अन्त (A-B-C-D) and सन्त (E-F). None of these two is happy, because in both the cases we have to supply the word सन्त as an object of the verb भ्रमाहत्व। Further the use of the seventh case-ending in सन्त is not happy. None of these two being adequately expressive, the reading that is found in the larger no. (f MSS. (i.e. सन्त ) has been accepted. The reading सन्त given by the commentator is, however, better, as it makes the meaning clear without necessitating the supplial of any other word as an object of भनाहत्व।

VIII. एवं धनवा- मुखिन्त, v. 61c. Here the commentator does not exactly give the reading एवं धनवा-मुखिन्त; she gives this on a previous occasion where she quotes the

<sup>1.</sup> The passage concerned in the commentary (p. 46) does not contain the exact word বন্ধবাৰ, but runs as follows "ৰ त বন্ধনীয় কৰিবদৈ দৰ্ভিক্তী"।

second line of the verse (p. 40)<sup>1</sup>; and, therefore, there is no doubt that this is the reading she accepts. But it is not found in any of the six MSS, while the reading given by me is supported by all of them. Further the reading तकात् of the MSS, makes a better sense, because an दिन्दिनमान (relation of ground and consequence) between the first and second lines of the verse seems to suit the context better. धनवी-मुचि and स्था-विम्नीच mean the same thing.

IX. सर्वश्र:, v. 61d. It was not accepted for four reasons. Firstly, the commentator herself gives the reading सर्वत: on a previous occasion where she quotes this verse (p. 40). Secondly, here too, from the meaning she gives, it seems that she really meant सर्वत: and not सर्वश्र: ; probably, the scribe is to be blamed for this mistake. Thirdly, her reading finds no support in any of the MSS. while all of them read सर्वत: given by me. Finally सर्वत: gives a better sense.

X. मूलं, v. 67b. Though the folios of the MS. dealing with this part of the commentary are missing, still there is no doubt that the commentator accepts the reading मूलं instead of विद्यां, for her quotation of the line elsewhere (p. 11, l. 17) contains the word मूलं. Both the readings मूलं and विद्यां are equally good; but the former is not found in any of the MSS. consulted, while the latter occurs in all of them. So the latter has been accepted.

XI. जपार्क, v. 79a. It has not been accepted because (1) it is not found in any of the MSS. consulted whereas all the MSS. are unanimous with regard to the reading जापात्; (2) the meaning of both is, however, the

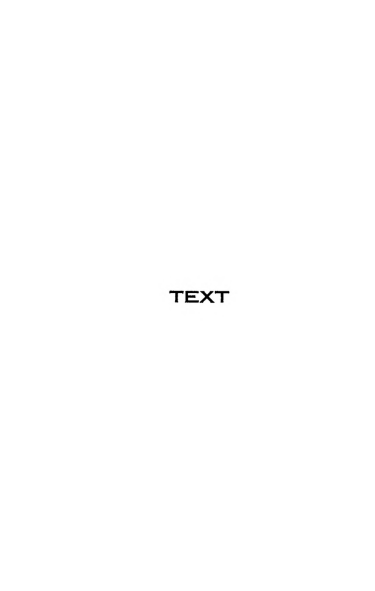
<sup>1. &</sup>quot;एतं धनवी-ग्रुधिस्तु कार्या सर्वेस्तु सर्वतः"।

same; and (3) the short syllable in जपात् violates the metrical principle "हि-चतुमादवीफ्र सं सप्तमं दीर्चमन्ययोः" though this is not always strictly observed.

XII. नमञ्जूबीन, v. 100b. The reading नमञ्जूबीत has been accepted as it is supported by all of our MSS., while नमञ्जूबी of the commentary is not found in any one of them. नमञ्जूबी is, however, better, because according to v. 95 the following five verses (i.e., 9d-100) constitute a stava and in a stava the first person is generally used; particularly here the use of the word न in v. 100 c is consistent with this reading.

Following m principle which has worked out well in the rest of the work, I did not incorporate these twelve readings of the commentary. It is, however, clear from the above discussion that these readings are at times better than those of the six MSS. consulted. The fact that they have been placed in footnotes does not mean that they are of inferior merit; it simply means that they are not found in the MSS. of the Text consulted and following strictly as I have done the principle mentioned in the preface, I have been compelled to leave them out of the Text.

<sup>1.</sup> S'ruta-bodha, v. 10.



#### तन्त्रराज-तन्त्रम

प्राणमञ्जरी-कृत-तन्त्रराज-सुदर्शनाख्य-टीका-सहितम्।

[ टीकाक्ततो मङ्गलाचरणम् ] श्रीराजराजेश्वराय नमः ।

श्रनीघोऽिष श्रीघो विभुरगित-पुंसां गितकरोऽ-पवर्गाद्यं यस्मात् फलमलमस्तंऽिष (?) विमलम् । श्रमहे तुर्नाना-विमितरिष मत्यार्थ-मितटः महायः कोऽप्ये षोऽत्व तु भवतु मे हैहय-पतिः ॥ १॥

त्रीकार्तवीय-पदगडिह योग-रूब्या

स्त्रीयेष्ट-देविमव कंवल-योग-युक्त्या । तच्छिक्तमप्यभिवदत्यत उद्यमोऽयं श्रीसन्दरी-भजन-कस्प-विवेचने मे ॥ २ ॥

श्रीराज-राजेखर-कल्पमुला

दीप-प्रकाश-प्रमुख-प्रबन्धे : । श्रीतन्त्र-राजार्थ-सदर्भनेन

तच्छिक्ति-कर्ल्ण विष्ठणोमि किञ्चित्॥ ३॥ न तन्तुर्धि जाने क्ष च भवति तद्राज-विषमा

र्थ-बीधामा दूरे बत गतवती टिप्पण-कथा।

तथापेत्रवा सिंदिं अजित यदि तिर्दे ध्रुवमही
सुगुर्विष्ट-प्रेमामर-तर्गरहाऽऽस्ते स-कर्णः ॥ ४ ॥
याते मृक्ति-पदं सुदर्भन-सुतेऽस्ड्रङ् मांस-मेदोमये
पृर्ण-श्रीभ-सुदर्भनावतरणांत्रि-प्रेम-माहात्मत्रतः ।
विद्यानस-राज-हंसमपरं श्रीमत्-पति-प्रेमतः
श्रीतन्तार्थ-सुदर्भनं नवमहं कुर्वेऽचरानीमयम् ॥ ५ ॥
यस्याः कोऽिष च हर्ष-देव-विबुधस्तातः प्रस्ः श्रीमती
स्थाता हर्षमतीति गितः (१) कूर्माचनो जन्म-भूः ।
विद्यत्प्रे मनिधेग्वतोय-विनता श्रीप्राग्माञ्चर्यहं
कुर्वे गोपित-तन्तुराज-विषमार्थ-वातमाश्र स्मृटम् ॥ ६ ॥

#### तन्त्रराज-तन्त्रम्।

प्रथमः पटलः ।

त्रनाद्यन्तोऽपराधीनः स्वाधीन-भुवन-वयः ।

जयत्यविरतो व्याप्त-विश्वः कालो विनायकः ॥१॥

#### तन्त्रराज-सुदर्शनम्

त्रथ श्रीपित-गण्पित-दिवाकर-देवी-महम्बरात्मक-पञ्चायतनदेवतानां तदवान्तर-भेटानां चानन्तत्वे नोपास्य-देवताऽनैयत्ये ऽिष
स्वस-पूर्व- कर्म- वैभव-भव- क्चि- वैचित्रे गणः श्रीमिष्ठपुरसुन्दरी-चरण-परिचर्या-तरीत प्रवापार-संसार-सिम्धु मुक्तितीर्षू णां
साधकानामपर- नाना-तन्त्र- गवेषण- तदेक- वाक्यता- करणादिक्रिं य-परिहारेणाभीष्टाय-सार्थ-सिहि-चिकीर्षया परम-काक्णिको
भगवान् श्रीसदािशवः पर-तन्त्रानपेच-तन्त्रराज-निर्माण-कामो
भगवतो निर्विन्न-यन्य-समाप्तेः स्वच्छा-मात्रत एव सन्भवेऽिष विन्ननाश्रनाधिकारस्य गण्य-कप-मूर्ति-विश्रेष एवास्तीति ध्वनियतुं
विनायकत्वे न स्वात्मन एव नमस्कारात्मकं मङ्गलं निर्माय
पिपिठवूणां निष्मत्यूष्ट-यन्य-परिपूर्तें भगवतािष गण्यित-प्रचितक्पं मङ्गलमनुष्ठितं का कथाऽस्माकिमित स्रोकान् शिच्चित् च
तदादौ निवधाित—भनाद्यन्त द्रत्यादिना । श्रथवाऽनेन
श्रोकेन पञ्चानामप्युक्त-श्रोपत्थादि-देवतानां जयत्यर्थ-[कर्मत्वं ?
कर्ष्ट त्वं] विविद्यतम् ।

भय सर्व-कर्मारको श्रीविशा-सारणानुष्ठानस्य सकल-श्रत-स्मृति-सिद्धस्य रचायै अध्येतृणां तत्-सिद्धये च विश्णोः, ग्रन्थ-कर्छ ले न प्रिवस्य, यन्य-प्रतिपाद्यले न शिवाया वच्चामाण-दिशा त्रवश्य-सारणीयत्वे ऽपि क्षतो रवेरप्रसृतस्य सारणमिति चेत्, भैवं, ग्रन्थ-समाप्ति-विघटक-रोग-टारिट्यादि-ध्वंसामाधारस्यस्य तवापि सत्त्वात्, शक्यते च सीऽपीतो बोधियतुं, वेरक्णस्य नायकत्वात त्ररूप-कर्ट क-रथ-नियासकत्वाच । कालत्वच त्रण-घटिकादि-काल-निर्वाहक-गतिकलात । अनादेगिप सान्तलम् अनन्तस्यापि मादिलं प्रागभाव-ध्वंसयोर्द्ध हं न जातु जयत्यर्थ [ कर्म १ कर्त्ट ] त्वमतस्त-द्भयोपादानम्, ईदृशस्य मध्य-होनलमार्थिकमिति तन्नीतम्। यनायन्तस्याप्यत्यन्ताभावादेनीत्वर्षः इत्यतोऽपराधीन इति। ग्रत्यन्ताभावो हि प्रतियोग्यनधिकरणताधीनाधिकरणताकस्तत-प्रत्ययाधीन-प्रत्ययक्षस्, ग्रमी तु नैवम्। ग्रमु वा परानधीनत्वं, खाधीन-विलोकोकत्वं तु नास्य जडत्वात् संभावितम्। यहाऽनाटे: संसारस्थान्ती नाश्री यस्रात, यहिषयकोपामनया चनादि-प्रवाहकस्य संसारस्य नाम इति यावत ।

नतु अधीनं सुवन-त्रयं यखेत्यवस्थासुर्रपेय-बद्त्रीहि-णैवोक्त-विविद्यार्थ-लाभेन ख-पटमनित्रप्रयोजनकमिति चेत्, एवं तिर्दे सु सम्यगाधियेते त्येवंसूतं (खमाम्य-पर पर्योपेनं १) सूतं च सुवन-त्रयं येनेत्वे वमसु विग्रहः। उक्तार्यसु अपराधीन इत्यं त्वापरे अधीना यस्यं इति विग्रहस्थापि 'न पराधीनं इति विग्रहस्येव विविद्यतत्वास्त्रक्यते लब्धुमिति किमनुपपदम्। अविरतं सर्वदेव संसारीत्पादनादि-कर्मसु व्यासक्तो न पुन-स्तवाङ्गीकत-विरामः। अत एव संसारीऽनाडि-प्रवाह इति गीयते। चिवरतस्यापि जल-प्रवाह-पवन-परमाण्वादि-कर्मणो जयत्वर्थानाश्रयतयोक्तं व्याप्तविष्व इति। काल्प्सुटि-पल-विद्यादि-महाप्रलयान्तः। विगतो नेता यस्येत्यस्यार्थस्यापराधीन-पदिनैव प्राप्ततया विधिष्टो नायक इति योगार्थ-कृष्टिभ्यां गल-पतिरत्न तत् परेन विवच्चितः।

प्रम्तुत-तन्त्र-निरूप्य-देवतायाः काल-रूपताया वस्त्रामाणतया कालात्मकत्वे न वा स्व-मृतिग्त्र विवस्तिता, तत्राप्युक्त-विश्रेषणानां निरपवाटं प्रवस्तेः। अविनायक इति अकार-प्रश्लेषेण अवैः सूर्यस्य नायको नयन-कर्ता प्रेग्क इति यावत्, सूर्यप्र एव वा सण-घटिकादि-काल-जापकतया नायको यस्य इत्यर्थः।

विष्णु-रूपात्मकाले न वा स्त्र-सुतिर्विवस्तिता। विः पस्ति-विग्रेषो गरुडो नायको नेता यस्य म तथा, वेर्नायक इति षष्ठी-तत्पुरुषो वा। कालो मेघ-ण्यामः। ग्रपरः स्वतोऽभिन्नः, भिक्त-विग्रेषादिना स्वतोऽपरत्वं स्त्र-तादात्मग्रमिव प्राप्तो यः स्त्र-भक्तस्तदधीनः।

यो यो यां यां ततुं भक्तः श्रडयार्डित्पिन्छिति । तस्य तस्याचनां श्रडां तामेव विदधास्यहम् ॥ इत्यादि-वचनैभेक्ताधीनत्व-क्वापनात् । एतेन कर्मणामाद्यन्त-

भागं भगवत्-स्मरणमावश्यकं यस्य स्मृत्या च नामोक्त्या तपोयज्ञ-क्रियादिषु ।

न्यूनं संपूर्णतां याति—॥ इत्यादि-स्मार्तायो ऽनुग्टहीतो भवति ।

तत्त्रदृष्याध्ययनारभे तत्तदृष्यय-कर्षः सुतिरप्युचितेति सुचयितुमेतदध्येतणां तत् सिडये श्रीधिवात्मकस्य स्वस्येव वा

खरूपेण सुतिरत विविच्चता। काल-पदस्य रूढे: श्रिवे सन्तात्। विनायकत्वानाद्यन्तत्वादिकं सकल-सुत्य-साधारण्येन योजयितुम्। यद्दा, न विद्यते पर उत्कृष्टी यस्याः सकामात् सा भपरा सर्वीत्कष्टा प्रस्तुत-देवी, तदधीन:। किं वा, उ: घिवस्तत-परिति प्रसुत-देवी-परम्, चनाद्यन्तेति तु ग्रिवस्य देव्या वा, विशेषणं संभवति । विशेष-गतं लनादान्तलं व्याप्त-विष्वलं नैवाधिगस्यम । विम्बान्तर्गत-भूत-भावि-पदार्थावस्थिति-कालासम्बन्धिन-स्तद्याप्यतं सभावदुक्तिकम्। ईष्ट्य-कानस्यापि जयत्वर्थे मस्बन्धे का कथा यदधीनीऽयं नस्याः मस्तकर्षे। एतावता यह वताया यत्र ग्रन्थादिश्विकीर्षि तस्तत्रादी तत्-मुर्तिग्व ममुचिर्तति ध्वनितम । कालस्यैव प्रसिद्धस्य विशेष्यत्वे ऽपि उ-परायाः श्रिवानु-रक्ताया अधीनत्व-कथनात् सष्टग्रादि-कालस्तत्-कर्त्क इति तदुत्-कर्षे कैसुतिक-न्यायेन काल-गताधीनता-निरूपिकाया उत्कर्ष-व्यगते सत्तगं यन्निरतेयं तस्य तथात्वमधिगम्यतं इति शिवः ग्रितः कालस्तित्यमपि जयतीत्वर्धः पर्यवस्यति ।

श्रपरे तु, श्रकारेण श्रम्ध्वनिलावनीनां प्रथम-प्रथम-नाम-वर्ण-संग्रहेणात क्रमेण मकार-ककार-नकारा विविच्चताः । नकारेण नभसः प्रथमाचरेण हकारः, तदनन्तर- इस्वाकारेणाग्नि-नामैक-देशेन रकार-चतुर्थस्वरी तदनन्तर-दीर्घाकारेणाऽऽकाश-नामैक-देशेन बिन्दुर्विवच्चित इति । एते वर्णा श्रायन्तेषु प्रथम-दितीयादि-स्थानेषु यस्येत्ये वंभूतो वर्ण-समुदायो जयति । एतावता खतीय-खण्डस्यैव स्वारस्येनोद्वारेऽपि श्रावृत्त्यनुपूर्वी-भेदाभ्यामेत एव वर्षा दितीय-प्रथम-खण्डयोरपीति तावृष्यु इत-प्रायो । भपरा भुवनेश्वरी-बीजं विष्यपि बीजेषु घटकतया श्रधीनमिव

### भगवन् ! सर्व-तन्त्राणि भवतीक्तानि मे पुरा । नित्यानां घोडशानां च नव तन्त्राणि सर्वशः ॥२॥

यस्येति तिष्ठभेषणम्। पश्च-भूतानामेव प्रोत्त-वर्णास्यकानां सर्व-विद्य-सम्पादकत्वात् साधीनेत्याद्यपि तथा। श्च-वि-रतोऽन्नि-विधु-रिविभिर्च्याप्तः विद्यं येनेत्यपि तथा। खण्ड-त्यस्यान्यादेः (तिषां तयः ?) क्यताया व्यक्तत्वात्। कालात्मकतायाः प्रमुत-देवताया वस्त्यमाणत्वात् कालिति सप्टम्। प्रक-विधु स्वगत्या द्यापकौ नयन-कर्तारौ वा यस्यामाविनायकः, कालद्वारा वर्ण-विग्रेषणम्, तथा च प्रसुत-देवतंवात श्लोकं जयत्वर्थ-वस्त्वेन प्रतिपाद्यते। यद्वा पञ्चटप्य-संस्थावानिति (?) कालप्यध्येन्त्वद्विभेषण-ककार-इस्वाकार-दीर्घाकार-पञ्चक-मकारः पञ्चद्य-संस्थाया श्रम्भ-श्वाद्यचा तद्वत्तायास्वाधिगन्तुं श्रक्यत्वादिति वदन्ति। श्रतोऽविः स्यो जयित यतोऽमावृक्तानाद्यन्तत्वादि-विभेषणाकान्त दत्ययः। इति पञ्चायतन-देवतानां नमस्कार-करणम् ॥१॥

मङ्गल-निर्माण-निबन्धयीरनन्तरं तन्त्र-निरूपणीयार्थ-मार्थे विवज्ञ:

"नचाग्रम् षवे वाचं नाभक्ताय न चार्धिन" इत्यादि-निषेध-यास्त्रस्य मयैवोक्षङ्गने

"मम वर्षानुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थ सर्वग्रः"
इत्युक्ता परेऽपि देशिका यतस्ततः प्रचारियश्यन्तीत्यभिष्रेत्य
निष्ठ मयाऽप्यग्रश्रुषवे कथितिमदं तन्त्वमिति बोधियतुं देश्याः
ग्रश्रुषां द्र्भयति—भगवित्रत्यादिना। अतया-भृतस्यैक-तन्त्वकथनेऽपि न पाटवं सभावित कैव कथाऽखिल-तन्त्व-कथने

# तेषामन्योन्य-सापेच्याकायते मति-विभमः। तस्मात्तु निरपेचं मे तन्त्रं तासां वद प्रभी ! ॥३॥

इत्यभिप्रेत्य तादृश-कथन-योग्यता-स्वकं रूपं मम्बोधनेन दर्शितम् । सर्व-तन्त्राणि—सकल- देवता- प्रतिपादक- यामलोड्डामर- प्रसृति-तन्त्राणि । षोड्य-नित्यानां स्वयमेव स्पष्टी-करणीय-भंज्ञाना-मेवासाधारण्-विषयाणि च मृन्दरी-इटय(१) नित्या-षोड्यका-र्णव-(२)चन्द्र-ज्ञान-(३)मातृका-तन्त्व-(४)सम्बोज्ञन-तन्त्व-(५)वामके-स्वर-तन्त्व-(६)बन्दु-रूपाष्टक-(७)प्रस्तार-चिन्तामण्-(८)मेरू-प्रस्तारा-भिधानानि(८)नव तन्त्वाणि च भवतोज्ञानि । मौलयकार: मर्व-तन्त्वै: सङ्ग नव-तन्त्वाणां ममुद्यायक: ॥२॥

ति किमंग्रे जिन्नासित्यता निकामित्यादि । तिषां सर्व-तन्त्राणां नव-तन्त्राणाञ्च । मित त्रिभ्यम इति । यथा हि पूर्वोक्त-तन्त्राणाम् अन्यतमस्य तदन्यतमापेक्षां कात्वा प्राप्यार्थं न नैराकाङ्करं भवति तथा तदितिकत्त्रयाप्यपंक्षा किमस्ति नविति व्यामोद्दो भवतीति, अनुक्तानामि तन्त्राणां मवित्रापि समुचय एव आहोस्तित् कविद् विकल्पोऽनुकल्पोऽपि वा भवतीति च श्रङ्का भवतीत्वर्थः।

यत्तु नव-तन्त्राणामिव परस्पर-मापेस्थाकाति-विश्वमं वर्णयित्वा तिवरपंत्त-तन्त्रस्थैव जिज्ञास्थत्वमिति, तत्र, तथा सित नवातिरिज्ञ-तन्त्र-सापेस्रत्वे न पृर्णत्वानापत्ते:, मित-विश्वम-सामान्याभावाना-पत्तेस, सर्व-तन्त्राख्, तानीति कथनस्य निष्पू योजनत्वापत्तेस । तस्मादुत्त-तन्त्राणां व्यामोस्रकत्वे हेतु-भूतं परस्पर-सापेस्त्वं यत्न नास्ति ताद्वक् तन्त्वं मे परम-प्रेम-पात्त-भूतायां निकटे वदेति

#### श्रुण कादिमतं तन्त्रं पूर्णमन्यानपेचया । गोप्यं सर्व-प्रयत्ने न गोपनं तन्त्र-चोदितम् ॥४॥

प्रार्थना देव्याः श्रीभिवं प्रति। श्रपर-नैरपेन्नेरण तन्त्र-प्रणयर्ने सस सासर्थरं नास्तीति यदि ब्रयात् तताइ—प्रभी इति ॥३॥

उत्तरयित — मृष्वित्यादिना । अन्यथा अरखकदितं स्यादिति भावः । तन्त्रं स्वतन्त्रमंत्रं पूर्णं पूर्णमंत्रं रूट्या, अत एव तन्त्र-राजेति पूर्णतन्त्रे ति स्वतन्त्रतन्त्रे ति कादिमर्तति चत्वारि नामान्यस्य तन्त्रस्येति प्रामाणिकाः ।

न कंवनं रूखें व तथा नामकलमस्य किन्तु योगनापीत्याह—
श्रन्यानपं चयित । तथा च स्वतन्त्रलमिय सन्यानपं चया
तन्त्रान्तरोत्कर्षादिकानपं चया । तन्त्रान्तरतो नवीन-रोत्या
श्रयणादिति यावत् । उभयान्वये उत्तरान्वये वा श्रन्तर एवीपादानं
तन्त्रपदस्य स्वादिति शङ्क्षया प्रमिष्ठ-नाम-चतुष्ट्य-मध्ये नाम
त्रयस्येव कथनं न तु नामान्तरस्थापि, नापि तदर्थ-विवेचनं
कतं कृती निति शङ्काया श्रन्थुदासः, चतुर्थ-नाम्मस्तदर्थस्य च
कथन-परत्या सून-योजनात् । तथा पर-तन्त्रानपंच्रत्वमिव पूर्णं
तन्त्रत्वस्य बोध्यम् । गोत्यं ध्येयं न प्रकाश्य, मित सामर्थेर
परोऽपि यथा गोपयित तथाऽनुष्ठेयं, न तूदामीनतया स्थेयम् । ननु
तदर्थं ज्ञाति तत्-प्रकाथनेन न कोऽपि विध्यतिकसः स्यादित्यत्राह—
तन्त्विति । तथा च तन्त्र-शास्त्रं गोपनस्य विह्नित्वात् तदितक्रमे
दोषः स्थादेवित्यमिप्रायः । यन्तु—

"हत्तुजार्णान् निखेदङ्के वेत्रतास्त-क्रम-योगतः" इत्यादि-रीत्या प्रसुर्त तन्त्र एव चोदितं गोपनमनुष्ठेयमिति मनीरमाक्ततोक्तम्, तत्र युक्तं, संपूर्ण-तन्त्रस्यैव साम्प्रतं गोपना-भ्यनुज्ञानात्, तमा च तादृश-प्रकारिण गोपनसाधक्यत्वात्, पूर्व-पूर्व-साधकेस्त्रथाऽननुष्ठितत्वात्। अत एव भगवतापि अतिरहस्य-भूत-मन्त्रोद्वार-प्रकारादेरेव तादृश-प्रकारेण गोपनं स्वीकृतम्।

न चेहापि मन्त्राटिक-मातं गोप्यत्वेन विविक्ततं न सम्पूर्णे तन्त्रमिति वाच्यम्, मन्त्रादेरप्रसृतत्वेन तन्नात्न-परत्वे ग्रन्थ-गोरव-प्रसङ्गात्। तस्मात् पुम्तकटान-तदर्थाकरणात् तत् मङ्केता-प्रकाशनादिना सम्पूर्णं तन्त्रमेव गोपनीयमित्यभिप्रायः।

यत्तु मंपूण्मेव तन्तं व्याकुल-क्षोर्कभगवता कतं मवेभृवि तर्यं वावतीणमिप पिण्डतंरवं कर्तामित मतं, तटिप न, एवं
तर्ह्वं गोपन-विधानमिटं विफलं मग्रात्। किञ्च "क्षोर्कन"
इत्यादि-क्षोकमग्र व्याकुलाचरकत्वं न वा १ ग्रन्तेत्र तन्त्यान्तगतसग्रमग्र गोपनानापत्तः। श्राद्यं तन्त्य-वाचन-प्रकार-प्रदश्यकसग्रापि क्षोकस्य वाचनानापत्तेः। गुक्-परम्परातस्त्रयेति चेत्,
एवं तर्ष्ट्वं तत एव मर्व-श्लोकानां वाचन-मन्भवेन तहाचनप्रकारोपटेश-वैयर्थं ग्र-प्रसङ्गात्। श्रक्षमर्यते चाव्याकुलाचरकश्लोकादेक-श्लोकमग्रेपदेशक्ष्यमग्र वाचनं तन च मर्वापर-व्याकुलाचरक-श्लोक-वाचनमिति भवित्यतीति वाच्यं, गुक-परम्परायाः
प्रामाख्य-रचार्थं मेव तदुपादान-माफ्ल्यादिति तत्त्वम्।

नन्वेवं तन्त्रसेव सकलसध्ययनाध्यापनादि-विरह्वाबष्टं सप्रात् ? न सप्रात् । तन्त्र-चोदितसित्यनेन,

"न चाग्रुत्र ववे वाच्यं नाग्रिष्टाय न दिश्वने।"

द्रत्यादिना तन्त्रान्तरे,

"नाभक्ताय कटाचन नाशिष्याय न दश्याय" इत्यादिना प्रसुत-तन्त्रे च प्रतिषिद्ध-व्यतिरिक्ताय दानस्या-भ्यनुज्ञातत्वात् ।

यते दं शक्कार्त—एतत् तन्त्रस्य यत्-किश्वटंशे किमन्यान-पंचलम् याचोस्निद् यावटंशे ? तत नादाः पचः, इतर-तन्त्रे व्यपि यत्-किश्वटंशे नैरंपेच्यस्थानणयात् । निह वामकेश्वर-तन्त्रोटाविष मर्वोऽप्यर्थः पर-मापेच एवोकः । नाप्यन्त्यः, प्रसृत-तन्त्रे ऽप्यसक्षवात्, निह प्रकृतोपयोगितया कोऽप्यर्थांऽत परतो नेवोपादेयः । अत एव "नाम्बश्वाद्याच्चरेण चे"ित वच्चामाण-मूलेनानामकानां पुंसां किं नाम याच्चिमित मन्दे हे तिवरामार्थं

"ऋण-मिद्यादि-यंशिषु मन्त्रदानि विशेषतः ।
प्रसिद्धं नाम रटक्षीयात् प्रसुप्तो येन जारय्यात् ॥"
इति तन्त्रान्तरमनुस्ततं मनीरमा-क्ताः, निधि-कृतोऽप्ये वमभिष्रतम् । नापि श्रन्य स्मिंग्तन्त्रान्तरे एतत्-तन्त्रानपेचयाऽस्य
पूणेत्वमिति वज्ञुमुचितं

"नित्यातिक्रम-दोषाणां प्रान्ते मूनं यतं जपेत्।"
इत्याटि-प्रमृत-तन्त्व-वचनानां तन्त्वसाराटि-प्रामाणिक-ग्रन्थेषु देव-तान्तरं व्यपि योजितत्वात्, पूर्णतायाः परक्रतापेचायामप्यविधाना-स्रोतः। उच्यतं—सकलदेवता-साधारण-यत्-किञ्चित्-सामान्य-प्रास्त्रा-पेच्चणिऽपि देवता-विश्रेष-कल्पोज्ञानामितत्-तन्त्व-देवता-विश्यक-तन्त्वान्तराणां चानपेच्चणेनेव पूर्णत्वमस्य तन्त्वस्थेति। स्रत एवान्येषां तन्त्वाणां परस्परापेचा-क्रतमिव दूषणं तन्त्वान्तरा-रक्षणे बीजिमिति प्रयोक्तर-वाक्याभ्यामध्यवसीयते इति दिक्॥॥ कयं कादिमतं नामा तन्मे ब्रूहि महेश्वर ! कादि-कालीति शक्ती स्तः पुरा तत्तन्मते मया ॥५॥ प्रोक्ते तन्त्वे कादि-काली-मतास्त्रे तेन नामतः । शृगु तत्सर्व-तन्त्वाणां राजानं सर्व-सिद्धिदम् ॥६॥

कादिमतिमत्यादिना पूर्वे नामत्रयमुक्तं. तत्र खतन्त्र-पद-पूर्ण-पदयोर्थ-कथनादविषष्टं कादिमतिति नाम । किमिदं केवलं रूढि: १ किं वा योगोऽपोत्यभिप्रेत्य देवी प्रच्छिति—कथिमित । मयैतनाम-प्रवृत्ति-निमित्तं न ज्ञायते इति यदि बृयात्त्रवाह— महेखरित । स्टिष्ट-स्थिति-मंहृति-कर्मणामनायामेन सम्पादकस्य महेख्ययालिनो भवत एतनाम-प्रवृत्ति-निमित्त-ग्चनस्य कर्तुं प्रच्यतया तद्ज्ञानं न मस्थवतीति भावः ।

नतु कादि-मतिति नामः: पूर्वमिभधानात्तिर्वचनमेव पूर्वमुचितं, किञ्च, नाम-त्रय-निक्तिः: खयमेव कता, कादिमतिति नाम-निक्त्ती प्रश्नापेचा कुतः क्षतित चेत् मत्यं, एतदितिकः नाम-निक्त्तीनां ख-प्रतिपाद्य-यत्ये उत्कर्ष-विशेष-व्यञ्चकतया खयमेव पूर्वे तदुक्तिः, एतनाम्बलु क्टत्वे ऽपि न चितः, कंवनं प्रश्नस्थोत्तरं देयमिति न्यायादुत्तर-दानमित्यभिप्रायः । यद्दा रहस्यतरोऽयमर्थः प्रश्नं विना न निर्वत्तव्यः, यतो हि को ब्रह्मा तेन ऋखाकारः, कि वा कस्यादः षोड्य-खरवर्गः षोड्य-नित्याक्षकस्यम्य इति तत्-प्रतिपादकोऽयं यत्यस्वदीय एवेति भवति ग्रहस्थमिति भावः ।

उत्तरयति - कादि-कालीति । इष्टान्तार्थोऽयंमर्थः । यथा

# कादि-संज्ञा भवद्रूपा सा शक्तिः सर्व -सिड्वये । तन्त्रं मदुक्तं भुवने नव-नायैग्कल्पयत् ॥०॥

काली-नामधेय-प्रक्ति विशेष-मत-प्रतिपाटकं तन्त्रं मया कतं लोके काली-मतिमित नान्ता प्रमिष्टिमागतं, तथा कादि-संज्ञायाः प्रक्तेमंतन मया कतस्य तन्त्रस्य नान्त्रा कादि-मतिमित प्रमिष्ठिस्तन्त्रस्यास्य लोके जातिति । कं जलं तस्यादि प्रथिवौ तद्दणेमा लकारमा लिता-नामादिम-वर्णत्वं यतोऽस्ति ततः कादिग्लितनाम, कमा चादि यस्मिन् यत्रान्त्रीति विग्रहात्र्ययणात् । निश्चिकृतस्वैवमाष्टः—कमा हिरस्थार्भमादिगित । यद्दा, कमा जलमा वर्णः ककार एतिद्विद्योद्धां प्रथमसुक्त इति तथात्वम् । यद्दा, वस्त्रामाण-नानाभेदेषु ककारादीनामिप भेदानामितिद्दयायां मत्वात् कादित्व-मित्रक्कितीरित रहसाम् ।

तन्त्रराज-पटमपि न केवलं रूटं किन्तु तत् सर्व-तन्त्राणां घोडय-नित्या-विषयक-मकल-तन्त्राणां राजत्वाटन्वयेम्। राजत्व-मेव कथिमित चेत् तत्राह-सर्व-मिष्डिटमिति एतद्विषयाणां सर्वेषाम् श्रिप तन्त्राणाम् एतद्विषयकानुष्ठान-प्रकार-प्रकाशकत्व-लच्चणायाः सिक्षेरेकत एव यतो गतार्थत्वं भवति ततोऽस्य राजत्विमित ॥५-६॥

श्रतः परमेतत् तन्त्व-प्रचारो लोके कथं जात इत्याकाङ्घायामाइ-कादिमं ज्ञेति । भवद्रूपा कादि-नामधेया सा श्रनिर्वाच्य-प्रभावा श्राज्ञ विज्ञामाण-स्वरूप-नव-नाथ-द्वारा मदुज्ञमेव कादिमत-संज्ञं तन्त्वं भुवने भवेषां साध्य-साधकादीनां सिद्धये स्वस्वाभिनिषता प्राप्तर्थम् श्रककृपयत् प्रचारयति स्व॥७॥ तया तैभु वने तन्त्रं कल्पे कल्पे विजृक्षते। प्रवसानेषु कल्पानां सा तैः सार्धे वर्जेच माम् ॥८॥ पाद्ये तन्त्रावतारादि द्वितीये नाय-मग्डलम्। नित्योद्वारस्तृतीये स्याद्वितार्चा तयोर्द्धयोः ॥८॥

नेयं रीतिरिस्मनेव कल्पे किन्तु कल्पे प्रतिकल्पं नवनाथ हारैव कादि-प्रक्ति स्तन्त्रिमदं भुवने प्रचारयति । नतु प्रतिकल्पं नव-नाथ-हारा प्रचारणं तदा सग्रद यदि कल्पान्ते तन्नाप्र: सग्रदिखाताच् —श्रवसानिष्विति । सा कादिशक्तिम्तैः नवनाथैः, वजेत् वजित । इत्यञ्च प्रचारकाणां साधकानाञ्चाभावात्रुसमिदं तन्त्रं पुनः कल्पादावृक्त-दिशा कादि-शक्तिः प्रसारयतीति भावः ॥प्रा

तच्यणु कादि-मतिमत्यादिकोत्त्यापि न तावत् सोझासं युत्रूषा ससुदेति, यावत् तिकरूपणीयार्थे स्व-जिज्ञासितत्व-प्रत्ययो न भवतीत्यतः ग्रुत्रूषा-सिहये तव जिज्ञामिता एवामी मयाऽत्र निरूप्यन्ते इति बोधियतुं प्रथमत एवाग्रे निरूप्यार्थानाद्र्ययति— आद्ये इत्यादिना । अवताग उत्पत्ति-पृवंको भुवने प्रचारः । आदिना गुरुश्यिश्य-सच्चणादिकम् । हितीये नाथ-मण्डल-प्रभृति, न तु तावकात्मम् । नित्यानां षोड्य-संख्यानासुदार-प्रभृति खतीये । नन्ये वमत्राप्यादि-पदसुपादेयं स्प्रादित चेत् सत्यं, एवं तर्ष्टि तन्त्यावतारादीति पदस्य तन्त्यावतारस्योत्तरोत्तर-तन्त्य-प्रचारस्यादि सुख्य-भूतं कारणं गुरु-श्रिष्य-स्वरूपित्यर्थः । तत्-पटले प्रतिष्ठादि-निरूपणं तु प्रासिष्ठ कसेवेति भावः । एवमग्रेऽपि यदः

<sup>1.</sup> V, r. Comm. ततो इया: ।

नैमित्तिकं तथा काम्यमर्च नं षष्ठके भवेत्।
कामेश्वरी सप्तमके परती भगमालिनी ॥१०॥
नित्यक्षित्रा तु नवसे भेरुण्डा दश्मे स्मृता।
एकादशे विद्वासिन्यथ वस्त्रे खरी मता ॥११॥
वयोदशे भवेद्दृती त्वरिता स्याचतुर्दशे।
कुलसुन्दर्यतोऽन्यस्मिन् नित्यानित्या तु षोडशे ॥१२॥
तती नीलपताका स्थाद् विजयाऽष्टादशे परे।
सर्वमङ्गलनित्याऽतो ज्वालामालिनि-संद्विता ॥१३॥

यत्-पटले यद् यदभिष्टितं तत्र तदेव सुख्यं तदितरत्तु प्रासिष्टकः मैवेति श्वादि-पदाद्यनुपादानादवगम्यते इति। ततो इयोः व्रतीयानन्तरवर्तिनी हैयोः पटलयोः चतुर्थ-पश्चमयोः। यद्यप्ये षा त्रिपुरसुन्दरी-पूजा तथापि चिलतया सष्टेक्य-विवच्चया खिलता-पूजायास्तृतीय-खण्डे नैव वक्षव्यावाच खिलताचेत्युक्तिः॥८॥

परतः सप्तमात् परिस्नान् हितीये षष्टमे इति यावत् ॥१०॥
श्रेष्ठ एकादशानन्तरे हादशतमे इति यावत् ॥११॥
श्रेतः चतुर्दशादन्यस्मिन् धनन्तरभाविनि, पश्चदश्रतमे इति
यावत् ॥१२॥

परे श्रष्टाद्यात् परिकानेकोनिर्विये । भत इत्यवापि 'पर' इत्यनुषद्गः, तथा च चतः परे एकोनिर्वियतितमात् परिकान् वियतितमे दौति यावत् । ज्वासामासिनि-संज्ञिता ज्वासा-

एकविंगतिमे चिवा कुरुकुक्का त्वनन्तरे । वयोविंगे तु वाराष्ट्री ध्यानानि तदनन्तरे ॥१४॥ पञ्चविंगे माद्यकाप्तिः षड् विंग्री मन्व-वैभवाः । सप्तविंगे खास-रूपम् षष्टाविंगे तु लोकता ॥१५॥ षनन्तरे कुण्ड-कल्हप्तिस्तद्रध्वे होम-कर्म च । एकविंगे तद्रध्वे च होमाः काम्या महोद्याः ॥१६॥ वयिद्धं ग्रे तु पटले यन्त्वाणि फल-भेदतः । चतुष्टिंगे तु नर्माणि पञ्चविंग्रीऽस्य वासना ॥१०॥

मालिनीति ऋखेकारान्त-पदेन संबोधित्वाच्छन्दोऽनुरोधाच पूर्वीक्त-क्रम-वैलचच्छम् ॥१३॥

भनन्तरे एकविंग्रतितमोत्तरभाविनि द्वाविंग्रतितमे । तदनन्तरे व्योविंग्रतितमादनन्तरे द्वितीये चतुर्विंग्रतितमे ॥१४॥

मात्रकाभिजगद्दगप्तिरस्तीत्यादिकं प्रतिपादितं पञ्चिवंद्यति-तमाध्याये। <u>खास-क्पं</u> खास-खक्पं घटिकादि-घटकमित्यादिकम्। नित्याया क्षोकता सकत्त-कोक-खकपत्वम ॥१५॥

चनन्तरे एकोनिविं शक्तमे । तदूर्धे तत एकोनिविं शक्तमा-दनन्तरे विंशक्तमे । तदूर्धे दाविं शक्तमे ॥१६॥ नर्साणि चमत्कारादि कर्माणि । वासना विभावनीयोऽर्थः ॥१७॥ षट्वि शे खात्म-कथनमध्यायासत्त्व-विग्रहाः । प्रत्यधायं गत-स्रोकाः खादेवं तन्त-संग्रहः ।।१८॥ सुन्दरः सुमुखः खच्छः सुलभो बहु-तन्त्रवित् । स्रसगयः संगयच्छिद्विग्पेचो गुर्मितः ।।१८॥ सीन्दर्यमनवद्यत्वं रूपे सीमुख्यता पुनः । स्मित-पूर्वाभिभाषित्वं खच्छताऽजिह्म-वृत्तिता॥२०॥

स्वात्म-कथनमात्म-स्वरूपादि-कथनम् । ऋष्याय-पटल-पद्योः पर्यायतां स्चियतुमिदानीमध्याय-पदेन पटलोपन्यामः । एवम् उपद्यितः तन्त्व-मंग्रहः प्रस्तृत-तन्त्व-मंग्रह्यमाणोऽर्थः । तथा चैता-वदर्थ-सुः पावानव मावधानो भूता शृणोतित्वसिभायः ॥१८॥

अत्र तन्त्रे प्रतिपाद्य उपामना-प्रकारः सर्वोऽप्युपासकमापचस्तमन्तरं गैतिविरूपणमरण्य-रुदित-प्रायं स्यात्, मोऽपि च
गुक-सापेचः गुक-मात्र-गम्य-सङ्कित-प्रहमन्तरेण् व्युत्पत्ति-सहस्तेणापि साम्प्रदायिक-प्रकारेणोपासितुमग्रक्यत्वात् । ज्ञतो गुक-लच्चणपूर्वकं शिष्य-लच्चणमेव पूर्वमिभधातुमुचितिमत्यभिप्रत्य क्रमेण
तयोर्लचणमुपदश्यति—सुन्दर इत्यादिना । चत्र गुक-पदमपि
सुन्दरादि-पदविद्यायण-परमेव, विग्रेष्य-पदन्तु "एवंविधी गुक्चेय"
इत्यादि-द्यविद्यातितम-इं।कस्थमेव गुक्-पदम् ॥१८॥

सुन्दर-पदस्य रमणायाङ्ग एव प्रसिद्धतया तदुपादानं ने ह कार्यमित्यभिप्रायेण तद्यं माह—सोन्द्यंमिति। रूपे निन्दित-लस्याभाव-मात्रमत्र विविद्धतं न पुनर्भनोहरत्वम्। तथा च, तत्र काणताश्वतिक्कृत-नासन्न-ग्रित्र-रोगादि निषिद्धं स्वापं चितं

### सौलभ्यमप्यगर्वित्वं सन्तोषो बह्न-तन्त्रता । यसंग्रयस्तत्त्व-बोधे तच्चित्तिं-प्रतिपादनात् ॥२१॥

गुक्लं यत्र चिकीर्षितमिति फलितार्थः । सुमुखलमि न चन्द्र-मुखलादि-रूपं किं तु स्मित-पूर्वं काभिभाषण-स्वभावल-स्वरूपम् । तथा च क्रीधनलाभावो गुरोक्तः । लोकं स्नान-शोचादिना ग्रह एव स्वस्कु-पद-प्रयोगेऽपि तदत्रानादेयमित्यभिगेत्याह — श्रजिह्मं ति । जिह्म-वृत्तिता कुटिलता परकीयानिष्ट-शोसतित यावत्, एतेन पर-गुण-दोष-विज्ञान-शोसताभाजः मुसेब्यलं सुचितम् ॥२०॥

मुलभलं टरिट्रादीनां भिचादार्थं यतस्ततः प्रचरतामिय मस्प्रवित, तयालं च नेह विविच्यतम् इत्राभिष्रे त्राह—मोलभ्यमिति। तथा च खल्य-सेवनादिनापि शिष्याणामभीषितं माधियध्यतिति भावः। बहुतन्त्रता बह्रनि तन्त्राणि ज्ञान-विषयाणि यम्य सः, वहु-तन्त्रविदिति यावत्, तस्त्रं च मकलागम-ज्ञान-पूणतया मन्तुष्टलम्। तेन मत्रािव शिष्यादेर्देवाज्ज्ञानाहाऽपरािधे न क्रोधं करिष्यतीति ध्वनितम्। अमंश्रयत्स्य बहु-तन्त्र-ज्ञानवतामेव मस्थवाद बहु-तन्त्रविदित्यत एव गताथलमिति-श्रक्ता-निगम-चिकोषयाऽस्थार्थान्तरमाह तस्त्र-बोध इति। तस्त्रस्य बोधो यस्मिनित बहुवीहिः, एता ता शिष्य-गत-तस्त्र-बोधोऽप्यवं-भूत-गुरूपासनया भविष्यतीति ध्वनितम्। "संश्रयिक्त्रदि"ति सप्तमं विश्रेषण्यमं प्यसंश्रय" इत्यनिवानुवदित। अत्र पत्ते, निव्यति संश्रयो यस्मात्, यदनुषहात् संश्रय-नाश्च इति यावत्। तन्नाश्च हारमाह—शिष्ये इत्यादिना। तस्य तस्त्र-बोधस्य शिष्यं

<sup>1.</sup> Comm. V. r. तिकृष्ये प्रतिपादनात ।

### नैरपेच्यमवित्ते च्छा गुरुत्वं हित-वादिता। एवं-विधो गुरुत्ते यिद्वितगः शिष्य-दुःखदः ॥२२॥

प्रतिपादनात् उपदेश-हारा जननात् मंशयक्कित्तनुपपचम् । "तक्किति-प्रतिपादनादि"ति पाठं तिस्मिन् शिष्ये सक्तेम्तत्त्व-वोधस्य प्रतिपादनात् मम्पादनादित्यर्थः । फलमर्थ-हये तुल्यमेव ॥२१॥

नैरपेच्चं मकल-निरपेचल-लक्तनं शिष्यस्यायनपेचायां मस्त्रवित, निह तथा-भूतो गुरुलं न सुनभ इत्यतस्त्रदर्थमाइ— नैरपेच्यित्सत्यादिना । तथा च परोपकार-चिकीषुः परम-कार्कानकः शिष्यामां दुगतानामपि सुनभो भविष्यतीत्यभिप्रायः । पित्राचार्यादि-बोधकल-भ्रम-निराचिकीषया गुरु-पटस्थार्थमाइ— गुरुलिमित्यादिना ।

यत्त् निधिकृता 'सन्दर' इत्यादि 'गुरुरि'त्यन्त-नव-विशेषणैः प्रकाशादि नव-नाय-रूपत्वं गुगेरिमिहितम्, तथाहि — सन्दर-प्रकाश्यकत्यः प्रकाश-रूपालोके सत्त्वात् स्वप्रकाश-जनकत्व-मम्बन्धे न सन्दर-पटेन प्रकाशो लच्चते. तेन च तन्नामा नायो (१)विविच्चतः । समुख-पटेन विमर्श-नामको नायो(२)विविच्चतः, विमर्श-रूप-ज्ञान-भाजामेव कोधादि विकाग-विग्हात् तत्-कार्य-म्ब्रू कुव्यादिकस्या-सभावात् समुखत्वं भवति । स्वक्त-पटेनानन्द-नामा(३) नायोऽभिधीयते, ग्रह-चित्तानमिवानन्द-प्राप्ते सहस्वादेव च तन्नायस्य ताद्यं नामधेयं भगवता निर्दिष्टम् । सुलभ-पटेन योज्ञान-नामा नायः(४) कथ्यते, ज्ञान-भाजामेव सुलभत्वात्, ज्ञानवस्वादेव च तस्य ज्ञानित संज्ञा । बहु-तन्त्वविदित्यस्य सन्तोषवस्वार्थं कत्या सत्य-संकत्य-वतामेव तथात्वेन योसत्य-नामा (५) नाय-विशेषस्तेन सभ्यते ।

भसंग्रय-पदस्य तस्त्व-ज्ञानवत्-परतया व्याख्यातत्वे न पूर्णताऽभि-हिता, तत्तव त्रोपृर्ण-नामा नायः (६) प्राप्तो भवति । संग्रय-क्किट्तित्वस्य तस्त्व-बोधकार्यं कतया स्त्रभाव-प्रतिपत्ति-दाहत्वाव-गमेन स्त्रभाव-नामधेयो (७) नायोऽवगम्यते । निरपं च इत्यनेन प्रतिभा-नामा नायो (८) विवच्चितः, पराधीनता-ग्रून्यानामैव प्रतिभा-रूप-वृद्धि-विग्रेषग्रान्तित्वात् तद्योगादेव तस्य ताद्य-नामकत्वोपदेगात् । गुरुरित्यनेन-सुभग-नामा (८) नायोऽभिधीयत्, सक्त-हितवादिनामेव सौभाग्य-सम्पत्ति-दर्शनादित्यभिहितम् ।

तत्रे दं वक्तव्यम्, किमेतानि विशेषणानि चिकीषित-गुरुवकी नरे सर्वाण्यप्यपे चितानोत्यभिप्रायः ? किं वा खगुरुरेवं रूपतया ध्येय इत्ये तावानेवाभिप्रायः ? किञ्च, मूल-वचनाय -लभ्योऽयमर्थ इति तवाभिष्रेतम ? स्वातन्त्रां ण वा ? नादाः, श्रमभावात, निष्ट्र यथा-श्वतार्थ -प्रतीतार्थ कान्यपि विशेषणानि कापुरपन्तस्यन्ते सुतरां भगविद्वितार्थं कानि, का कया भवदुक्तार्यं कानां लाभ-प्रत्याचायाः । विशेषतः कलि-युगे तु ताद्दय-गुरू-प्राप्ति-चर्चापि न । न च सत्यादि-परमेवेदं विचारणं गुरू-प्राध्ययोरिति वाच्यं. तथा मित यथा-तथा-भूतस्थापि तावनात्न-प्रास्त-प्रातुर्ग् कत्व-प्राप्ति-प्रसङ्गात्। न च तन्त्रान्तरीक्तम् एव तन्नचणमुपादेयमिति वाच्यम्, अन्यानपे चल-रूप-पृर्णताया एतत्तन्त्र-गताया भगवतै-वीक्ततया तद्द्रगघातापत्ते:। नचीक्त-लच्च्यकस्य गुरी: कल्ति-युरी लाभाभावे तत्रैतदुपासनमेव ल्प्यतामिति वाच्यं, कलि-युगे पुरश्वरणस्य चातुर्गु स्थाभिधायकानां वच्चमाणानासेतत्तन्त्रीया-गामेव वचनानां व्याकीप-प्रसत्ते:। नाष्यन्य:, साम्राक्किवतया स्त-गरुर्थेय दत्यर्थस्य "यतो गुरु: प्रिव: साद्यादि"त्यादि-

# चतुर्भिराद्यैः संयुक्तः श्रद्धावान् सुस्थिराशयः । श्रुलुश्चः स्थिर-गावश्च प्रेचाकारी जितेन्द्रियः ॥२३॥

वच्यमाण-वचनैभंगवता एवीपदेश्वतया "सुन्दर" इत्यादि-वचनानां तथार्थ-बोधकत्वे प्रमाणाभावात्। हितीयेऽपि नाद्यः पचः, "चतुर्भिराद्यः संयुक्त" इति शिष्य-लच्चण-प्रस्तावीय-वचनस्य व्याकोपापत्तेः। निष्ठ तव्यापि प्रकाश-विमर्श्यादि-नाथ-तादाक्या विविच्चतं, सन्भवदुक्तिकं वा। "निष्ठ वाधितमर्थे वैदोऽपि बोधयती"त्यतो भगवत्-तात्पर्यं सुन्दरादि-पदानां तदर्थ-पराणां "मौन्दयेमनवद्यत्विमि"त्यादि-वचनानां च प्रकाशादि-नव नाथ-प्रतिपादने नास्तोति निश्चोयते। हितीयसु पच्चोऽव-शिष्यते, निष्ठ स प्रमाण-मात्र-श्राद्यार्थकानां सुधियां चेतः सन्तोषियथ्यति।

द्तरः उत्त-सचणानाक्रान्तः । <u>रु:खरः</u> काय-क्रेग्र-वित्ताप-इरणादि-प्रभव-दु:खदायकः, न तु मन्त्र-प्रचणोद्देश्य-भूत-परम-पुरुषार्थ-सामकरः, खस्यैव संग्रयाविच्छेदादिति भावः ॥२२॥

श्चिष-सचणेऽपि सुन्दरत्वादिकं कथित-खरूपमुपादेयम्। यहायाः स्थिर-चित्ततायास्य विरहे मन्त्रोपासनायामेव वैधुर्यं भविष्यति, का कथा गुरूपासनायाम्। अन्ध्यत्वं विना सत्यपि सामर्थे धनदानं न करिष्यति, तथा च "गजान्ना महिषो मेषे"त्यादि वचनातिक्रम-प्रयुक्तः प्रत्यवायः स्थादिति भावः। स्थिर-गात्रकत्व-विरहे गुरू-सेवा-मन्त्रोपासना-क्कां ध-सहना-सन्ध-वात्। महष्ट-हारा चेदं विशेषणम् उपयुज्यते। प्रेचाकारी शास्त्रादि-प्रेचंण-पूर्वकं कर्म-कर्ता। स्रतथा-भूतस्तु मत्समान-

## चास्तिको दृढ-भिक्तश्च गुरी मन्ते स-दैवते। एवं-विधो भवेच्छिर्घ्यास्वितरो दुःखक्कद् गुरोः ॥२४॥

ग्ररीर-सुख-दु:ख-चुधा-पिपासावानयं गुरु: कथं मत्तः श्रेष्ठतां भजतु इत्यादि दुर्मितिशाली कथं वा गुरु-मित्तमान् स्थात्। इन्द्रियाणां यतस्ततो निषिद्येष्वपि विषयेषु स्तर्क-चन्दन-विनादिषु संचारण-श्रीली हि न गुरु-सेवा-मन्त्रोपामना एकाग्र-तया कर्तुं प्रभवति ॥२३॥

परलोक-विषयकास्तित्व-सतेरेव देवतादुग्रपामना-क्रेग्रेषु स्पृहा भवित, न नास्तिकस्य । प्रकत-सन्त-प्रकत-देवता-प्रकत-गुरुषु हटा दुष्ट-वचन-श्रीमन्त्रान्तर-देवतान्तर-कल्पाकणना-द्यनपनीद्या भिक्तः प्रीतिरेव ग्रेष-रूपा यस्यास्ति म एव प्रकत-गुरोः सकामात् प्रकत-देवतायाः प्रकत-मन्त्रं ग्रहीत्वा भजनं करिष्यतीति म एव ग्रिष्यतायामिष्कतिसवलस्वते, नास्तिलः । इतरः कथित-सन्त्रं गृह्यः दुःखक्तद् "व्यया सन्तः प्रदन्तः" इत्यादि-प्रयानाप-प्रयोजकः.

"पत्यो पत्नी-गता टोषाः सन्ति चामात्य-मङ्गताः । एवं घिष्य-गता दोषा गुगवायान्ति सर्वधा ॥" इत्यादि-वचन-प्रतिबोधित-प्रत्यवाय-प्रयोज्य-दुःख-कारकस्रेति ।

स्रते टं विचारणीयम्, एवं-विध-गुरु-शिष्ययोरलाभात् किं निर्विषयमेवेदं शास्त्रम् ? स्राहोस्तित् सत्य-युगादी तथा लाभ-सन्धवात्तसात्र-विषयम् ? किंवा, सर्वयैवालभ्य-गुणातिरिक्त-गुणान् परीचा गुरु-शिष्यावादेयावेवेति ? तत्र नादाः पचः, कस्त्राप्ये वंविधस्त्राभावे स्रोशिव-प्रणीत-वचनानां वैयर्थेर-प्रसङ्गात् । गुरूच्यमाने वचने दद्यादित्यं वचः सदा ।
प्रसीद नाय ! देवेति तयेति च क्वतादरम् ॥२५॥
काल-युगेतर-परता तु दूषिता प्रागेवेति [ ए०२० ] न हितीयः
पचः । व्हतीयन पचा युच्यते । अत एव परिषक्षचणाकान्तानामिदानीममभवाद युगान्तर-परतयापि "कर्ना पारामरी स्मृति-"
रिति विरोधेन नेतुममक्यतया कुतः प्रायश्चित्तं पापस्यानुष्ठेयमिति
प्रवे-पचं क्वता—

"युगे युगे च ये धर्मास्तत्र तत्र च ये हिजा: ।
तेषां निन्दा न कर्तव्या युग-रूपा हि ते स्मृता: ॥"
इति पराग्रर-वचनम् श्रवलम्बा कथमप्यम्य-पिरहारं कर्तुर्गु ण-गणमनाहत्यापर-मकल-गुणवस्त्वे नैव परिषस्त्वं हिजानासम्युपत्य कलिसुपजीव्य भगवता पराग्ररण प्रवितिरोऽयं
प्रायसित्त-विधि: मफलीकरणीय इति मिहान्तितं साधवादिमिरिति ध्येयम ॥२४॥

त्रथ प्रिष्य-कर्त्व क-गुरु-सेवा-प्रकार-प्रदर्शन-मिष्रेणेदृशाचार-विक्षांनीऽपीतर-पद-पाद्यो भवतीत्याक् गुरुचामान इत्यादिना । इत्यमित । किमित्याकाङ्गायामा ह — प्रसीदित्यादि । सदा गुरुषा भाक्षप्ते सित इत्यम् इत्यं व सत्यम् इदमाक्षप्तं वचनम् एव-मेव इत्यर्थकं वचः प्रत्युक्तरं वचनं शिष्येण श्रादेयमित्यर्थः । न कंवलमित्यमेव वाचंग्र किन्त्वन्यद्योति दर्भयति—प्रसीदेत्यादिना । देवेति च वचो द्यादिति पूर्वेणान्वितम् । तथा यथाक्षप्तं तथैवाक्षं सन्यादयिष्यामि इदमपि प्रतुगक्तर-वचनं सादरमभिलपनीयं नावका-पूर्वक्रम् ॥२५॥ प्रवास्थोपविशेत् पार्खे तथा गच्छे दनुन्नया।
मुखावलोकी सेवेत कुर्यादादिष्टमादरात्।।२६।।
ससत्य न वदेदये न वहु प्रलपेदिप।
कामं क्रोध तथा लोभं मानं प्रहसनं स्तुतिम्॥२०॥
चापलानि च जिह्यानि नर्माणि परिदेवनम्।
च्यण-दानं तथाऽऽदानं वस्तूनां क्रय-विक्रयम्॥२८॥
न कुर्याद् गुक्तणा साधं शिष्यो भूष्णुः कदाचन।
यतो गुकः शिवः साचात्त स्तुवन् प्रयामन् भजेत्॥२८॥

सत्यासुपवेश्वनाज्ञायां गुरो: पार्खे उपिवशेत्। गमनाज्ञायां तु सत्यां गच्छेच्छिष्यः। "इत्यम्" इत्यनेन "तथे"त्यनेन च गुर्वाज्ञप्त-पदार्थस्याङ्गीकार-मात्रम् उपिटप्टम्, "ब्राटिप्टं कुर्यात्" इत्यनेन तदर्थानुष्ठानं बोधितमिति न पौनक्त्व्यम् ॥२६॥

कामः गुरु-वसु-लाभ-विषयिणी सृष्टा । क्रीधः हे ष-प्रयोज्य-चित्त-वृक्ति-विश्रेषः । लीभः गुरु-टत्ताटप्यधिकार्थ-लाभेच्छा । मानः कुल-विद्यादिभिरधिकस्यापि स्विधान् गुर्वेपेच्चयाधिका-बृद्धिः । ईषडास-मुखलं त्वेपेच्चतमेवेत्यभिष्रं त्य प्रष्टसनमेव निषे-धितम् । सृतिः स्वस्य, गुरु-देवतयोः सकाशात् परस्य च ॥२०॥

चापनं वृथा चेष्टा त्रणच्छेद-भूक्षिखनादि-रूपा। जिह्नां कौटित्यम्। परिदेवनम् समस्बद्ध-विलापः ॥२८॥

भूषाः खस्य भव्य-कामः । उक्तार्य-व्यतिक्रमे खस्यानिष्टमाप-चे तिस्यमिप्रायः । ननु यत्र शिष्यस्य दान-सामर्थेत्र भास्ति तत्र स्रतः यथा देवे तथा मन्ते यथा मन्ते तथा गुरौ।
यथा गुरौ तथा खात्मन्येवं भिक्त-क्रमः प्रिये ॥३०॥
गुरोस्तु जन्म-दिवसे कुर्यादुत्सवमादरात्।
विशेष-पूजां योगिभ्यो भोजनं तत्पदार्चनम्॥३१॥

परतो वा ऋणादानादि-व्यवहारं विना गुरोरश्यन-वसनादि-क्कं श्रम्भक्ती गुरुणाऽतिनिर्वन्धं नर्ण-क्रियादि-प्रार्थनायाञ्च किसनुष्ठेयम् ? श्राञ्चा-करणे इटानीमेव दिशते-निर्वधोक्षङ्कनेन प्रत्यवायः प्रसच्चेत, तदकरणे श्राञ्चोक्षङ्कन-निर्वध-वचनैः प्रत्यवायस्तदवस्थः, गुरो-र्यान-वसनादि-दुःख-प्राप्ति-प्रयुक्त-प्रत्यवायोऽधिकश्चाऽऽपयोतः सेय-सुभयतःपाश्चा रज्ज्वित्वाश्वद्धः — यतिवत्वादि । श्रयं भावः, निहं तेन मह व्यवहारं कलज्ज-भन्नणादिवत् मवेशा निर्वधयामः, किन्तु क्कते व्यवहारं तस्यापमानादि-सन्धावना भवतीति तन्निर्वध-वचनानां तात्पर्यम् । यदि तु भगवित श्वोश्यव इव तत्वािष हटतरा भितः कथमि नापसरित, तटा व्यवहारेऽप्यावश्यके न नी विहं ष इति ॥२८॥

स्वात्मनि सर्वेषां प्रीतिरित्यविवाटं, तद्दशन्तेन गुर्वादी प्रीति-दार्ढेंग्र कार्यमितुप्रपदिश्रति—यथेत्यादिना ॥३०॥

न केवनं मानस्येव भिक्तरावश्यको किन्तु तत्-पुरःसरं बाह्या-भ्यर्चनादिकमिष नियतिमत्याइ गुरोरित्यादिना । उत्सवः पूजा-ब्राह्मण-भोजनादि-लज्जणः । उत्सव-पदार्थे खयमेव विष्ठणोति विश्रेषे त्यादिना । अधिकाधिक-नैवैद्य-पञ्चास्टतन्कृतादर्थ-चामर-व्यजन-वितान-पादुकादुग्रपचार-घटितत्वमेव विश्रिष्टत्वं पूजायाः । व्याप्ते दूर-गते पृज्ये पूजयेदग्रजादिषु ।

एक-देशे निता-सेवा दूरस्ये योजन-क्रमात् ॥३२॥

एकादि-चट्ट-संबद्धा वर्षे षड्योजनान्तरे ।

ततो दूर-गते सेवा तदाज्ञा-परिपालनम् ॥३३॥

योगिनो देव्यभेद-भावना-परिश्रीलित-मनस्का: । तत्-पटं योगि-पदम्, गुरु-पूजाया: पूर्वमुक्तालात् ॥३१॥

व्याप्ते पर-लोकमुपेते। अयजादीत्यादि-पद-याद्धां "गुक्ं तद्यतः प्राप्त-विद्यम्" द्यादिना स्वयमेव वच्चिति। दूर-गते षड्योजनापेचयाऽधिको यो देशम्तत्र गर्त मित। गुक्ष्यिष्ययोरिक देशावस्थाने तु नित्यमेव गुक्ं पृज्येत्। दूरस्थलं हि देशान्तरावस्थितत्व-रूपं नाना-प्रकार्रभविति। तत्र स्वाव-स्थिति-देशमपेच्य एक-योजन-दूरस्थे रुगे माम-ह्यासकंकर्त्तः मध्यत एकस्थिन् दिने तहर्भन-पूजादि-रूपा सेवाऽनुष्ठेया। योजन-द्य-दूर-गते मास-चतुष्टयाभ्यन्तर-रूपत्रं च्हत्-चतुष्टयाभ्यन्तरे, पत्र्योजनाधिक-दूरे च्हत्-वयाभ्यन्तरे, चतुर्योजनाधिक-दूरे च्हत्-वतुष्टयाभ्यन्तरे, पद्य-योजनाधिक-दूरे पञ्चर्तं भ्यन्तरे, पद्य-योजनास्तरे प्रत्ये निरम्पतः प्रत्ये तत्-पुरी गत्वा प्रत्यच्यं वर्षे वर्षे योजनान्तरे प्रत्ये निरम्पतः प्रत्ये निरम्पतः प्रत्ये निरम्पतः प्रत्ये निरम्पतः प्रत्ये निरम्पतः प्रति न्यन्ति प्रापनं तदन-स्तिन्ति न्यापनं तदन-स्तरानिभिधान-विधिष्टस्य स्रष्टीकरणस्य फल्यम्।

क्यं तर्ष्टि तत्र सेवा-प्रकार इत्याकाङ्घायामाङ—र्ततवित्यादि ।

श्वासनं शयनं वस्तं भूषण पाटुकां तथा।
कायां कलत्रमन्यच यत्तस्थेष्टं तु पूज्येत्।।३४।।
एक-ग्रासं पृथक्-पूजां न कुर्यादननुज्ञया।
पूजा-मध्यं समायाते पूज्यं नत्वा स्थिति वदेत्॥३५॥
विधिष्ठि शेषमित्युक्तः कुर्याद्वी चेत्तदाज्ञया।
वर्तेत सोऽपि तच्छेषं कुर्याद्विश्वल-मानमः।।३६।।
नतु व्यासे दूर-गतं वा तदयजादि पूजयेदिति पूर्वसुक्तमेव, तत्

किमधे पुनिष्टमुचार्त ? इति चेत् मतंत्र, वचन इय टर्मनाटर्ध-इयमपि ममुचितमनुष्ठेयमिति नेष टोष: ॥३२-३-॥

कायां तदीय-सवर्णाटि निर्मित-प्रतिक्वतिम् । <u>श्रृन्यत्</u> पीठादि । तत्-स्पृष्टं तदुपभुक्षम् ॥३१॥

याम-पदस्य उपलक्षणतया नगरादिकम् ग्रिप याद्यम् इति
सनीरमाकारः, एतद् द्वयमि ममुचितम् ग्रनुष्ठेयमिति न,
"एकदेश" इति पूर्वोपस्थितम् ग्रिप विद्वाय याम-पदोपादानं
भगवतो देशे नगरे च स्वतन्त्र-पूजां न निषेधतीति प्रतीमः।
ग्रमनुद्वयित । ग्राज्या पुनरेक ग्रामेऽपि प्रथक् पृजाऽभ्युपेयैव।
का कथैक-देशस्थ । एतेन स्र-याम-पुर-देशादिषु यथोक्त-लच्चणकगुरोरलाभे दूर दूरतर-देशं गत्वापि गहरन्वे ष्रणीय इति भगवताऽभ्यनुद्वातम्।

पूच्ये गुरी । अन्य-साधारण-पूच्यल-विवचायाम् "अन्ये वापी"

<sup>1.</sup> V. r. Comm. यत्ततस्पृष्टं।

पूजा-मध्य ग्री पूज्ये त्वन्ये वाऽिष समागते ।

क्रत्यमेव समृद्दिष्ट मीन तैन समाचरेत् ।।३०।।

गुरु न मत्य वुध्यत यदि बुध्यत तस्य तु ।

न कदािष भवेत्सिद्धिमन्त्र वा देव-पूजने : ॥३८॥

मन्त्रेण तस्य नियत पूजां कुर्याद्ययोदिताम् ।

ताञ्च तत्पटले सम्यग् ज्ञात्वा भित्त-समन्वितः ॥३८॥

त्याञ्च तत्पटले सम्यग् ज्ञात्वा भित्त-समन्वितः ॥३८॥

त्याञ्च तत्पटले सम्यग् ज्ञात्वा भित्त-समन्वितः ॥३८॥

त्याञ्च तत्पटले सम्यग् ज्ञात्वा भित्त-समायाते स्व-गुरी

पूजा-मध्यस्थितोऽिष शिषः समुखाय तं नत्वा चरण-स्पर्धनपूर्वकं प्रणस्य स्थीयतामिति मंप्रार्थ्य वर्तत तृष्णीं तिष्ठेत्।

यदि तु पूजा-येषं समापयेति गुरीराज्ञा स्थात् तदा गुरीरये

कथं कर्म कर्तव्यमिति, मनो-विकल्यादि-चाञ्चल्यमपन्नाय पूजा
येषं समापयेत्, नो चेद् गुरीराज्ञानुसारेण कर्मान्तर
मनुष्ठेयम् ॥३५-३६॥

गुरोरयजादिषु गुरुवत् पूज्ये खागतंष्विष पूर्वो त्रं कर्माति-दिम्रति—पूजा-मध्ये इत्यादिना ॥३०॥

ग्रोमेर्त्ये ल बोधः प्रत्यवाय-प्रयोजक इति न मर्त्यं बुध्ये -तेत्वनेनोक्तम्। ष्रय यदि मन्ताराधन-देव-पूजादिभिस्तत्-प्रत्यवाय-परिद्वारं स्वाभिमत-सिद्विञ्च साधियष्यामीति ब्रूयात् तवाद्य-<u>यद</u>ीत्वादि ॥३८॥

दुर-गुरो: पूजा पूर्वमुपदिष्टा, तत्र मन्त्रे ति-कर्तव्यताकाङ्घाया-माङ्ग-मन्त्रे पीत्यादि । यद्यपि हितीये पटले विद्यामाणा सा

#### नित्यानां वै पुरागां च नावेच्यास्त्वं शकादयः । तथाप्यवोच्यते किञ्चिद्दभिचारादि-सिङ्घये ॥४०॥

न तृदिता तथापि पूर्व-कल्पीय-हितीय-पटलाभिप्रायेण्टानीं कल्पे तथोक्ति:। त्रत एव कल्पे कल्पे तन्त्रमेतद् विदृश्भते इति पूर्वसुक्तम्। यद्वा, पूर्वसुदिता कर्तव्यत्वे न प्रतिपादिता या पूजा तासुहित्र्य मन्त्र-विशेष-मात्रं विधीयत इति नोक्त-दोष:।

तां पूजां तत्-पटले नाथ-पूजा पटले हितीये इति यावत् । ज्ञालं ति कुर्योटिति--पूर्वेगान्वितम् ॥३८॥

त्रये वत्रव्यांग्रकाटि-विचारस्य प्रकृतानुपयुक्तत्व ग्रङ्गां स्वय-मेव कृत्वा परिचरित—नित्यानामित्यादि ।

नन् कुत इत्यमवगतं यिन्नत्यादिकानां नचत्र-गिश-सिद्धादि-चक्रादि-ग्रुडिनीपिचितित चेत्, तत् किमिटमेव वचनं तथा न बोधयेत् १ नित्यानां कामेखर्यादि-रूप प्रक्रत-तन्त्र-प्रतिपाद्य-पञ्च-दय-नित्यानां विद्यानामिति ग्रेषः । निष्ठ नित्या-रूप-देवतानामंग्र-कादिकं विद्यारणीयमस्ति । देवता-विद्ययोरमेदमस्युपत्य वा तथाक्तिः । त्रंपुराणामिति अध्याद्यत विद्यान्वितम् "वधाय दुष्ट-देत्यानामि"त्यादिवत् प्राधान्य स्चनाय पृथग्निर्दिष्टम् । यद्वा, नित्यान्वितमिटं, त्रिपुरा-मम्बन्धावित्यानामन्येषामप्यं शकाद्यन-पेचणे का कथा त्रिपुराया इति भावः । श्रंप्रकादयः नचत्र-गणि-पिद्यादि-धनण-कुलाकुल-चक्र-श्वदयो मन्त्र-गत-वैरि-भावस् ।

यद्यपि "नस्तताटय" इति "भादि-ग्रह्य" इति सर्वन्ने न भगवता प्रणेतुसुचितं न लिखं, श्रंशक-पटस्य नस्तते प्रसिद्धाभावात, तथाप्यंग्रान् ऋले व, नस्तत-ग्रहिविचारणीया, न तु संपूर्णस्रोत्यभि-

# अध्विन्यादिषु ऋषेषु बिन्दु-सर्गान्य-वर्जितम्। चतुरो' योजयेदाद्यान् बिन्दु-सर्गी तु सर्वगी ॥४१॥

प्रायेणां प्रक-पदं नचत्रे प्रयुक्तम्। यं ग्रैः कं विभाग-सुखं यस्येति वुरत्पत्यं ति द्रष्टव्यम्। यत्र एतद्देवता-मात्र-विषयके प्रकत-तन्त्रे। एतेन तन्त्रान्तरोक्ता नचत्रादि-ग्रुडिदंवतान्तर-विषयेति ध्वनितम्। वक्तव्यार्थस्थातिगृहतया तच्क्ववणाय सावधानतां विधातुम् उच्यते इति पुनः प्रतिजानाति। गृहत्वादेव विशेषती नामानुक्ति-पूर्वकं किञ्चिदितुर्राक्तः। यभिचारः ग्रत्न्मारण-कर्म। यादिना द्विषणदिः ॥४०॥

साध्य-विषयकोपदेश-मंग्रह-नचलादि-शोधन-प्रकारसुपदर्शयित अखिनगेलादिना। अत्र ऋच-पदं राशि-परं, तथा चाखिन्धादि-सप्तविंग्रति-नचलेषु मेषादि-हाटश-राशिषु चलारो वर्णा अ आ इ ई इत्ये वसादि-रूपा योजनोयाः।

ननु नचलाणां सप्तविंग्रति-संख्यलाट् वर्णानामेकपञ्चागत् संख्यताचतुयतुर्विभागेऽिष न संपूर्ण-वर्ण-योजनं सम्भवतीति चेत्र, एकैक-नचलस्य षष्टिः षष्टिर्घटिका भवन्तीति नव-पादानां पञ्च-विंग्रदुत्तरैकग्रतं घटिका भवन्तीति । तेषु प्रोक्त-दिग्रा चतुयतु-वर्णानां योजने एकैकं वर्णस्य पादीन-चतुस्त्वं ग्रद् घटिकाः पर्यवस्यन्ति । तथाचाध्वन्यादि-नचलाणां सर्वेषां प्रत्येकं चतुयतुरचरकत्वं न यथायुतं व्रभः, किन्तु श्रिखन्यादि-नव-नव-पाद-परिमित-नचलाणाम् । राग्रीनां तु प्रत्येकमेव चतुरचर-

<sup>1.</sup> V. r. Comm. चत्वारि।

कलम्, नचलाणां तु प्रत्येकं सपाद-हि-हिपरिमितानां प्रत्येकं चतुस्रतुर्वर्णकलिमित विवेकः। एवमपि चाष्टाचलारिं प्रदु-वर्णनां योजनं जातं नाधिकानामित्वत्वाह विन्दित्वादि। सगी विसर्गः चन्त्रः चनारः विन्दु-विमर्गयोनीमादि-भागे कापि दर्भनाभावात् च-कारस्य च मंयुक्ताचरस्य खपूर्व-भागावस्थित-ककारानुकुख-विचार्णेव चारितार्थान् पृथग् गणनमिति भावः।

नन्वेवं तन्त्वान्तरं तदुपादानं व्यर्धे स्यात् ? न स्यात्, रेवत्यादि नचत्र-न्यामस्य तत्त्त हर्णमाहित्येनानुष्ठानाय तथा गणनात् । प्रकृते तु तन्त्वान्तरोक्षो न्यामोऽप्यनुपादेय एव । नन्वेवं सिहादि-चक्रे अन्योक्षैतद्वर्ण-त्रय-निष्यनं मृतकृतो व्यर्थे स्यात् ? न स्यात् । ग्रत एव ज्ञापकात्

"नायन्तयोः मिड-वर्णो मन्तं यिम्नन् वरानने।"
इत्यादिकस्य कमलायां स्पष्टीकरणायस्य विचारस्याव तन्त्ते
संग्रहः । किञ्च मन्त्रयोः प्रार्थामक-वर्णयोग्व तन्त्तान्तरोज्ञहितीयादिक-मन्त्र-वर्णानामिष हितीय-वर्णानुक्त्य-मवेच्चणीयमिति निश्चिनुमः । चत्वारि चतुः-संस्थान् वर्णान्
श्राद्यान् श्रकार-प्रभवान् श्रष्टाचत्वारिश्रद्वर्णान् । श्रः श्रकार
श्राद्या येषामिति विग्रहाश्रयणाचीक्तार्थ-लाभः । दिव्यश्रायं
विश्रेष-विश्रवण्योविंभिन्न-लिङ्गक-भावः । यद्वा, चत्वारि श्रचराणि योजयेत्, कान् वर्णान् ? इत्याकाङ्कायाम् श्राद्यानिति ।
ननु चकारस्य संयुक्ताचरतया मा भूनाम पृथग्गणनम्, बिन्दुविसर्गयोस्वयलपनं कयं युज्येत ? इत्याकाङ्कायाह्याः । यद्वा, सर्वगौ
सर्व-वर्ण-साधारणी सर्व-वर्ण-पारतन्त्रे ग्रणोचारणाह्ये । यद्वा, सर्वगौ
एकोनपञ्चाश्रत्-प्रमितापर-वर्णगो । सगाभगं वकारेण च तत्-

# तेन मन्तादि-वर्णेन नामसाऽऽद्याचरेण च । गणधट् थत षष्ठं वाऽप्यष्टमं दादश तु वा ॥४२॥

संख्यावगमात्, न स्नातन्त्रे ग्रेति न प्रथम् गणिताविति भावः ॥४१॥

एतद्योजन-फलमाइ — तेनित्यादिना । तेन प्रोक्त-रीत्या नचत्रेषु राशिषु च संयोजितेन मन्त्रीय-प्राथमिक-वर्णेन नामः प्राथमिक वर्णेन च गणनाम् अनुसरेत्, साध्य-राशिमारभप्र षष्ठोऽष्टमो द्वादयतमो वा मन्त्रस्य राशिर्यदि भवति तदा स मन्त्रस्तत्-साध्यस्याद्वितकारो स्थात्। एतावता तं मन्त्रं ख-द्वित-कामो नादद्यादिति ध्वनितम्। यदि तु स्व-प्रत्यर्थिनो नाम-प्राथमिक-वर्णासन्त्र-प्राथमिक-वर्षः षठाष्टम-द्वादय-राशिकः स्थात् तदा स मन्त्रस्तदिनष्टकारो भवतीति तदिनष्ट-विधित्मुना स मन्त्र आदेयः। एतावता तं मन्त्रं स-दित्कामो नादद्यादित्युक्तम्।

श्रते दं रहस्यं, रिपोरिति षष्ठमष्टमं द्वादयमित्यताप्यन्वेति । रिपोरिति षष्ठमस्त्रमं स्वराधिनत्यामिकत्वमर्थस्तेन स्व-राधि-स्वामिना सह षष्ठादि-राधि-स्वामिनां रिपुल एवोक्तो दोषः, मित्रले तु निति ध्वनितम् । तन्वान्तर-संवादी चायमर्थः । एवं प्रोक्त-प्रकारण स्व-नाम-प्रथम-वर्ण-नचत्वास्यन्द-प्रथम-वर्ण-नचत्वं गणयेत् । तत्व त्वतीय-पञ्चम-सप्तमान्यतम-संख्यं नचत्वं यस्य मन्दस्य भवति स मन्दः स्वस्य नादेयः, श्रादेयस्य रिपु-नामायच्चर-नचत्रतस्तृती-यादि-संख्य-नचत्रत-स्व-प्रथम-वर्णक-मन्द्रो रिपुगतानिष्टविधिस्तोः साधकस्ये त्यर्थः ॥४२॥

### रिपोर्मन्वादा-वर्षे स्थात् तेन तस्याहितं भवेत् । राशिष्वन्यत ऋवेषु सप्त-पञ्च-हृतीयगैः ॥४२॥

राधिष्वित पूर्वान्विय । राधिषु पूर्वोक्त रोत्या साधित-राधोनां मध्ये षष्ठाष्टमादि-संख्यमितार्थः पर्यवस्थति । राधिष्वतात्र "उक्तम् इति येष" इति मनोर्माकारः । अन्वयादरणादेव मामञ्जस्थेऽप्यध्याद्वार-कल्यनस्थाभिप्रायं न विद्यः ।

तन्त्रराज-टीकानुसत-राशि-चक्रम्

|                   | द्यष               | मेष          | मीन                | _/                            |
|-------------------|--------------------|--------------|--------------------|-------------------------------|
|                   | उ ज ऋ ऋ            | त्र या द द्र | ष म इ ल            |                               |
| मिथन<br>ख ल प्र   |                    |              |                    | ्र स<br>स<br>स<br>स<br>स<br>स |
| कर्कट<br>योभीकख   |                    |              |                    | सकर<br>ब भ म य                |
| सिंह<br>म व इस् च |                    |              |                    | ध <b>न</b><br>ध न प फ         |
| _                 | ्र सम्बा<br>इत्यम् | 170<br>5555  | <b>萨</b> 朗<br>罗罗瓦斯 |                               |

भन्यत ऋत्रेषु राध्यतिरित्तेषु ऋत्रेषु नत्त्रते व्यति यावत । पूर्वे राधिष्वपि ऋच-पद-प्रयोग-करणात् तद्भ्नम-निराकरणायान्य-ब्रोति। ननु अखिन्यादि-नच्चत्राणां पूर्वमभिधानातु "षष्ठम्" इत्यादिना राघि-फलस्य पूर्वमिभधानं सन्दर्भ-विरुद्धं, "ऋचे षु सप्त-पञ्च-तृतीयगैरि"तास्यैव पूर्वमभिधातुम् उचितलादिति चेत् सत्यं, (अवपहतया ?) अंश्रकादय इत्यत्र प्राथम्या-"चाखिन्यादिष ऋचे बि"त्यादि-पद्ये पूर्वम् अभिधानेऽपि (अवेपित्तया १) वर्णानामकाराटीनां योजनस्य सुबोधतया तत-फलस्य शीघं येन केनाप्यधिगन्तुं शकातया च राशीनामेव फलाभिधानं प्रथमम् बाहतम् । कन्दीऽनुरोधेन "सप्त-पच्चे"त्रादि-व्यतक्रमा-दरणम्। दुष्ट-गण्नायां दुष्टीक्तम दुष्ट मध्यम-दुष्टाधम क्रम एवादतु मुचितः। भवति हि वध-रूप-सप्तम-ताराम अपेदव प्रतारितारा दुष्टतया किञ्चिन्राना, ततोऽपि विपद्रपा त्तीय-तारेति भगवतोऽभिप्राय:। हतीयगैरिति मप्त-पञ्च-हतोयानि नचताणि स्वनामादि-वर्ण-नचतापेचया येषु मन्त्रेषु प्रथम-भागे गतानि ताहशैर्मेन्वै रिल् र्थः । अहितं भवेदित्यत्र ( चैतदधप ? )

\* \*

मनोरमाकतसु "बिखन्यादिषु ऋचे षु मेषादि-राशिषु, बंशकादय इत्यवांशक-पदमिप राशि-वाचकमेव, ऋचे षु बिखनादि-नचवेषु, मप्त-पच्च-त्वतीयगैः प्राग्वद्रिपु-नामाद्यचर-नचवमारभ्य मन्त्राद्यचर-नचवान्तं गिणित सप्त-पच्च-त्वतीय-नचव-गताद्य-वर्णकौर्मन्त्रै स्तस्याभिचारादिकं कुर्यादित्यर्थं इति वदन्ति ।

<sup>(1)</sup> Here one folio of the MS. is missing.

<sup>(2)</sup> In the printed ed. of the मनीरमा, the reading, however, is given as राक्षनम्।

प्रक्षिन्यादि-पदै राधि-प्रतिपादन-कथनम् यतिसाहसम्, प्रक्षिनी-नचत्रम् त्रादि-भूतं यत्रेति वुत्रत्पत्तता मेशादि-राशि परत्वेन वर्णाप्रतिपादने सप्त-पञ्चे याद्यता-विचाराना-नच्चार्या पत्तियः। न च राग्रीनां चतुरचरकालोक्त्याऽर्यादेवैकैक-राग्यवयव-नव-पादः परिमित-नचवाणां चतुरचरत्वोक्ता प्रवे क्त-रीता पादोन-चतुस्त्रि यदु-घटिका-रूपांय-लाभाइण-लाभो दर्निवार इति वाचं, नच्छाणां तन्त्रान्तरे खन्यास्य वर्ण-दर्भनेन विभेषोत्तिं विना श्रार्थिक-तत् प्राप्तेरसभावात्। न च ऋच-वर्णानुक्त्या तिहचारस्य तुक्ता तथा कल्पनीयमिति वाच्यम्, एवं तिह ऋच-वर्णानामपि यथा मूलाज्ञाभस्तादय एवार्थे कुतस्ते प्रदेष इति न जानीम:। समुचायक-च-कारानुतिर्व हे ष-वीजमित्यपि न साधीय:, ऋच-पदस्य राग्राविप प्रयोगादिष्वन्यादि-पदस्या-भेदान्वय-बुद्ध्या नचत्र-बोधो मा भूदिति, तदर्ध-गूढलार्धं चकारा-नुति-सक्यवात्। परे तु, अंश्रकादयः अंशक-नचत-राश्रयः। बिन्दु-सर्गाभ्याम् अन्ये स्वस्व-चरम-भागे वर्जितं वर्जनं यथा स्यात् तथा त्रकारादि-वर्णान् योजयेदेकैक-नचत्रे केवलानकारादि-वर्णानिति यावत्। तथा बिन्हं ताः सर्व एव वर्णाः करणीयाः, विमर्गान्ताय मर्वे वर्णाः कार्याः। तथा च म क ख गाः केवला प्रश्विन्याः, घ ङ च छाः केवला भरखाः भि. ज. ट (१) ज भ ज टा: ] केवलाः क्रिकायाः इत्यादि-रीत्या ग्रम्बिन्यादिकाञ्चे पान्त-नव-नच्चत्राणां केवल-माहका तदत्तरं मघादि-च्येष्ठान्त-नव-नचत्राणां चतुत्रतु:-क्रमेण सविन्दव: मं कं खंगं घं डं चं छं इति रीत्या दर्शितायतुयतुर्वणीः, तती मुलाद्वि रेवत्यन्त-नव-नज्ञत्नाणां सविसर्गाः पाः वाः खः ग

इत्यादि-रीत्या चतुचतुर्वर्ष-क्रमेण षड्भिषमा (?) इति मिलित्वा षट्तिं श्रमात्वना भवन्तीति फलितार्थः। मेषादयसु नवभिनंबिभिवर्णिर्भवन्ति। तथा हि च क ख ग च छ च छ जै: केवलैंग्रंप-राग्रः, भ-कारमारस्य [त (?) थ] कारान्त-नव-वर्णै: केवलैंग्रंपराग्रः, एवं-रीत्या कर्कटान्तं केवल-मात्वना-पूर्तिः, मिलनुकैः चं कं खं गं चं छं चं छं जमित्यादि नव-नव-वर्णैं भिलि—

कि-भएनीं उपमर्थ: कयं विख्वसनीय:, "चत्वारि योजयेदायान्" इति मूलतस्य माहका-क्रम-पिटता ऋख दीर्घाकाग्-हृतीय-चतुर्थ-खरादय एव खारस्थेन प्रतीयन्ते, न तु भ क ख ग-प्रसृतय इति मूल-वैरस्थं चेति दिक्।

नतु प्रतिराघि चतुणां वर्णानां मध्ये केषाचिट् वर्णानामवश्यं द्वि-नच्यकतः भविष्यतीति कथं तवानुकूलत-प्रतिकूलतः
निर्णये १ तथादि—अधिक्यादीनां सर्वेषामिष नच्यताणां प्रत्येकं
पष्टि-षष्टि-संख्या षं याः कार्यः, तव्य मेषादि-राधिः सर्वोऽिष
प्रत्येकं नव-नव-पादैनेच्यत-सम्बन्धिमभवित, नच्यताण सर्वाण
प्रत्येकं चतुश्चतुः-पादानि, एकैक-पादस्य पञ्चदय-पञ्चदयांशा इति
सर्व-सिडोऽर्थः । इत्यञ्च पञ्चतिं श्रदुत्तरैकशतमंश्रा [१३५] मेषादिराशीनां प्रत्येकं फलिताः । एकैक-राशेश्चत्वारश्चतारिक्वारादिवर्णाः क्रमादान्त्राताः, इत्यञ्च तिवां प्रत्येकं पादोन-चतुस्त्वं थदंशाः
[३३॥०]। पश्चिनी-नच्यत-सम्बन्धिनोऽकारस्याऽऽयाताः पादोनचतुस्त्वं थ-दंशाः । एवं दोर्घाकारस्य । परं त्यिक्वनी-सम्बन्धिनस्तव सपादा रस-वाडु-मिताः [२६।०] परे पाद-इय-युक्ताः सप्तांशाः

<sup>(1)</sup> Here one folio of the MS. is missing; the reading following is, therefore, abrupt.

[ ७॥० = ३३॥० ] भरणा जाता:। दकारस्य त्वतीय-स्वरस्य पादवय-सहितास्त्रयस्त्रिं घटंशा भरणी-सम्बन्धिनी चतुर्ध-खरस्य ग्रेषाः पादोन-नवेन्द्र-संख्या [१८॥०] ग्रंगा भरणप्रास्तिष्यं प्रका: [१५=३३॥०] क्रान्तिकाया भवन्तीति मेषराघि: पूर्ण:। क्वन्तिकायास्त्रिपादाधिक-त्रयस्त्रिं ग्रदंगाः पञ्चम-खरस्य। ग्रेषाः पाट-सहितैकादगांगाः [११।०] क्रित काया:, दिपाद-सहित-द्वाविंग्रत्यं गा [ २२॥० ] रोहिण्या इति मन्भूय पाटोन-चतुस्तिं ग्रदंशा: [ ३३॥० ] खरस्य। विपाद-महित-वयस्विं ग्रदंगा [३३॥०] रीहिणी-सस्बन्धिनः सप्तम-खरस्य। रोहिण्याः शेष-भूतास्ति-पाद-सहितास्त्रयोऽ'शा [ २॥० ], सगशीर्ष-नत्त्रतस्य ति'ग्रटंगा [ २० ] इति सक्य वि-पाद-सहितास्वयस्ति ग्रदंगा [ ३३॥० ] श्रष्टम-खरस्य भवन्ति। अनग्रैव दिशा अन्येषाम् अपि राशीनां नचत्रांग-कल्पनया चलारश्वलारी वर्णाः क्रमाद्रपपादनीयाः। इत्यं वृष-गर्भवेर्गा उक्ताः । भेषा सगर्भोषस्य विंग्यदंशाः [ २० ], पादोनाञ्चलारोऽ'शा [ २॥० ] त्राद्रीयाः इति सन्भूय स-ित-पाद-तयस्त्रिं ग्रटंगा [ ३३॥० ] नवम-खरस्य जाताः। दश्य भरखाः कांखिटंगानुपाटायाखिन्या मंग्रेराकार-वर्षं कर्त्वं नचत्रवीर्द्ध योरूपपाद्यं, तथा चाऽऽनन्द-नामकस्य पाश-वीजादिक-मन्त्रस्य वा नच्छत-निर्णय एव न भवति. दूर एव तु तदानुकृत्यादि-विचार-चर्चा। एवमये उप्यनुपपत्तिरू होति चेतु, उच्चते, हि-नच्चत्रकत्वं केषाञ्चिद् वर्णानामगत्योपेयत एव। तदयं संग्रह:-भूजो [२] वेदो [४] रसो [६] इस्ती[८] नवम: [८] श्रव-[११] विश्वकी [१३]।

तिथि-[१५] रष्टेन्दु-[ १६ ] रक्षाचि [२०]
हि-हि-[२२] वेद-हि-[२४] वाण-दृक् [२५] ॥
नागावि-[२८] नन्दाचि-[२८] विधु-ति[३१] -वेदत्रग्रं-[३४] ग-ति-[३६] नाग-ति-[३८] ख-वार्धयय[४०] ।
चन्द्राब्ध-[४१] रामाब्ध-[४३] ग्रराव्यि [४५] सप्तास्रोध्युक्मता[४७] हि-हि-भका दहार्णाः ॥
चतुर्हि-संख्या[२४]ग्रपरे च वर्णायतुर्हि-संख्या प्रविभक-भाः ख्यः ॥ दित ।

चानुकुखं यद्यपि द्वितीय-तारात्वेन पामादि-वर्षक-मन्वाणां इरि-नामक-रेवती-नचत्रकस्य साधकस्य सन्धवति तथापि त्यतीय-तारा-रूप-भरणी-सम्बन्धिलस्थापि तत्र सत्त्वादेयलम् एव। श्रत एव मूले "नवाष्ट-दाधिकतरेरि"ति विद्याय "सप्त-पञ्च-त्रतीय-गैरि"तुप्रतम् । उपादेयानाम् उत्ती दितीयत्वे नीपादानापत्तिः, हेयानामुक्ती त हेयस्य व्हतीयवादेरपि तव मखादनुपादानं सिध्यति, गङ्गा-जलादित्वे नोपादेयता-प्रसत्ताविप निषिद्ध-सद्यादि-सम्बन्धे न हेयतायाः सर्व-जन-सिद्धत्वात् । प्रथम-तारा यद्यपि तन्त्रान्तरेष प्रतिषिद्धा, तथापि प्रस्तत-तन्त्रे तदप्रतिषेधात तदनसारिणां षोडग-नित्या-विद्या-ग्रोधने समुपादेयैव मन्तत्र्यम्। ज्योति:-प्रास्त्रे चुचे चो लै-रिखन्या लि नु ले ली-वर्षोभेरस्या च इ उ ए-वर्णे: क्रित्तकाया इति प्रत्येक-मेकैक-पारे एकैको वर्ष इति रीत्या क्रित्तकायच्चरान्तम् एको मेष-राधिरवमग्रेऽपि नच्चत्रेषु वर्ण-योजना करणीयेति कथितम । तत्वान्तरे अ-कारेण आ-कारेण चाधिनी. हतीय-खरेण भरणी. चत्य पञ्चम-षष्ठ-खरै: क्रिक्तिकेत्यादि-रीत्या नच्छ वचरयोजना. राधि-योजना त्वन्ययैव, घष्टम-नवम-दशम-खराणां रोहिणी-

नचवनाषामपि मियुन-रागी योजितलात्। प्रसुते तु तन्त्र

उभय-विलच्चेव रीतिरिति ध्येयम् ॥४३॥

#### तन्त्रराज-टीकानुमत-नचत्र-चक्रम्

| म                               | ग्रा                | दू                               | र्ष्ट्र              |
|---------------------------------|---------------------|----------------------------------|----------------------|
| मिम्री                          | ग्रिश्वनी, भरगी     | भरवी                             | भरवाी, क्रसिका       |
| ३३॥०                            | २६१० ७॥०            | ३३॥०                             | १८॥० १५              |
| च                               | क                   | ष्ट                              | नदृ                  |
| क्रत्तिका                       | क्रत्तिका, रोडियो   | रोडियो                           | रोडियो, सगग्रिया     |
| ३३॥०                            | ११।० २२॥०           | ३३॥०                             | ३॥० ३०               |
| ल्ट                             | व्ह                 | ए                                | पे                   |
| म्हनश्चिता, स्नाट्टी            | ब्राद्री            | स्राद्धां, पुनर्वसु              | पुनर्वसु             |
| ३०३॥०                           | स्रे॥०              | रशा॰ ११।०                        | ३३॥। ॰               |
| त्रा                            | ऋी                  | क                                | ख                    |
| पुनर्वसु, पुष्पा                | पुष्या              | युष्या, ग्रञ्ज मा                | ग्रप्ल पा            |
| १५ १८॥०                         | ३३॥०                | ७॥० २६।०                         | ३३॥। ॰               |
| ग                               | घ                   | ङ                                | च                    |
| सचा                             | मघा, पूर्वफल्गुनो   | पूर्वफलगुनी                      | पूर्व, उत्तर         |
| ३३॥०                            | २६।० ७॥०            | ३३॥०                             | १८॥० १५              |
| क्                              | ज                   | भा                               | ञ                    |
| उत्तरफल्गुनो                    | उत्तर, इस्ता        | इस्ता                            | इस्ता, चिला          |
| ३३॥०                            | १११० +२॥०           | ३३॥०                             | ३॥० ३०               |
| <br>ट<br>चित्रा, खातो<br>३० ३⊪० | ठ<br>स्वातौ<br>३३॥० | ड<br>खाती, विश्राखा<br>२२॥० १२।० | ढ<br>विभाखा<br>३३॥•  |
| य                               | त                   | घ                                | द                    |
| वंशाखा, श्रनुराधा               | म्रनुराधा           | ब्रतुराधा, ज्येष्ठा              | <del>ज्य</del> ेष्ठा |
| १५ १८॥०                         | ३३॥०                | ७॥० २६।०                         | ३३॥।•                |
| घ                               | न                   | प                                | फ                    |
| मूना                            | मूला, पूर्वाघाटा    | पूर्वाषाढा                       | पूर्वा, उत्तराषाटा   |
| ३३॥०                            | २६।० ७॥०            | ३३॥०                             | १८॥० १५              |
| ब                               | भ                   | म                                | य                    |
| उत्तराषाढा                      | उत्तरा, श्रवणा      | ग्रवगा                           | श्रवशा धनिष्ठा       |
| ३३॥०                            | १११० २२॥०           | ३३॥।०                            | ३॥० ३•               |
| र                               | ख                   | व                                | भ्र                  |
| ानिष्ठा, ग्रतभिषा               | ग्रतभिषा            | ग्रतभिषा, पूर्वभाट्र             | पूर्वभाद्रपद         |
| ३० ३॥०                          | ३३॥०                | २२॥• ११।०                        | ३३॥।•                |
| ष                               | स                   | इ                                | ख                    |
| पूर्व, उत्तरमाद्र               | ८ उत्तरभाट्रपद      | उत्तरमाट्ट, रेवती                | रेवती                |
| १५ (८००                         | ३३॥०                | ७॥• २६।•                         | ३३॥।•                |

साध्यानामि विज्ञे यमंशकाद्यमनुग्रहे । यतस्ते तत्त्व-विज्ञान-रहितास्तेन चोदितम् ॥४४॥ प्राक्-प्रत्यग् दिचणोदक् च सूत्र-पञ्चक-योगतः । कोष्ठानि षोडशात स्युस्तेषु वर्णान् क्रमाक्षिखेत्॥४५॥

शिक्षणीयोपासनादि-प्रकारः साध्यस्तस्य अनुयहे विद्योपदेशे कर्तथे ऽपि अंशकादिकम् उक्तं वच्चमाणं चाऽऽकाङ्गणीयमेवित्याहः साध्यानामित्यादिना । एतेन ज्ञात-तत्त्व-रूपाणां सिहानां शिक्चि-तीपासनादि-प्रकारक-रूपाणां साधकानां चांशक-राशि-सिहादि-विचारो नानुसर्तथ्य इत्युक्तं भवति । "एवं धनण-ग्रहिसु" [६१] कार्या सर्वें मु सर्वेतः इत्यस्यार्थे वच्चमाणत्वात् सिहानामिष साधनीय-परम-पुरुष भागस्य सावश्रेषत्वात् साधकानामध-साधत-प्रकृषार्थ-साधनकत्वाद्ऋण-धन-चक्र-ग्रहेरावस्थकत्वे ऽप्यंशकादि-ग्रहिस्तेषां नापिचितेतुग्रपदेशादेतच्छ्रहिरप्राप्त-साधकता-दश्रावधि-समये अपिक्वतिति स्पष्टमभिहितम् । साध्यानामनुग्रहे किमर्थमंश्य-कादि-ग्रहिरपिचितत्यत्र हेतुं स्वयमेवाच-यतः इत्यादिना । ते साध्यास्त्रस्व-विज्ञान-रहिताः तत्त्व-विज्ञानस्योपदेशनापि ग्रन्थाः ॥४४

सिद्वादि-चक्रस्य चादि-पदेन संग्रहीस्य स्वरूप-तक्कृद्वि-प्रकारयोराकाङ्गायाम् चाह--प्राक् इत्यादि । चत्र स्तृतत इत्युपेच्य योग-पदोपादानात् परस्यर-मिश्चितत्वं रेखाणामधि-गम्यते, तथा च पूर्व-पिद्यमायता दिच्चित्तरायतास्य परस्यर-संभिनाः पद्य पञ्च रेखाः क्षत्वा षोष्ठम कोष्ठाः, संपाद्याः । तेषु चतुस्रतुर्विभागेन कल्पयेत्तानि वै क्रमात् । प्रथम-प्रथमे त्वाद्यं दितौय-प्रथमे तथा ॥४६॥ दितौयमन्यतस्रान्यत् तथाऽन्यदपि कल्पयेत् । तत्तत्कोष्ठे षु विलिखेत् तत्तत्-पञ्चममचरम् ॥४०॥

र्रमानादि-कोष्ठमारभ्य क्रमेण त्रकाराटि-चकारान्तान् सर्वानिप वर्णानभिलिखेत्॥४५॥

तत च प्रथम-हितीय-दितीयादि-क्रमती लिखने प्राप्ते विशेषमाह चतुरित्यादिना। तानि पूर्व-मम्पादित-कोष्ठानि। चतुश्रतुर्विभागेनित। ईश्रान-तहिन्निणे तद्हयाधस्तन-कोष्ठ हया-क्राक्त-चतुः-कोष्ठानि कल्पयेत् एको वर्ग इति कल्पयेत्। एवमे-वि(१)]तद्वर्ग-तत्-पंक्ति-संलग्न-कोष्ठ-हय-तद्हयाधस्तन-कोष्ठ-हय-रूप-कोष्ठ-चतुष्टयस्य वर्ग-संज्ञा कल्पनीया। एतयेव दिशा वर्ग-ह्यमन्यदपूर्ग्हरमिति प्रत्येवं चतुद्धतुः-कोष्ठ-घटिताश्रत्वारो वर्गाः स्वीकरणीया इत्यर्थः। वर्गिति संज्ञा निर्मू लेति तु नाश्रङ्करम् "एवं चतुषु वर्गेष्व"तुर्ज्ञर-यन्य-दर्शनात्। लिखन-क्रममुप-दर्श्यति प्रथमेत्यादिना। प्रथमस्य वर्गस्य प्रथमे कोष्ठे श्राद्ममत्तारं कल्पयेत् विन्यसेत्। हितीय-वर्गस्य प्रथमे कोष्ठे हितीयं दीर्घावारं न्यसेत्।

श्रन्थतः श्रन्थिमिन् हृतीय-वर्गस्य प्रथमे कोष्ठे सन्यत् हृतीय-मिकारं लिखेत् अन्यद्धि चतुर्ध-वर्गस्य प्रथम-कोष्ठमिष तथा चतुर्थ-वर्णेन दीचे कारेण संबद्धं कल्पयेत्। इत्यं प्रकारेण वर्ग-चतुष्ट्यस्थापि प्रथम-कोष्ठानां पूरणमुपदिस्य तक्तद्वर्गाणां हितीयादि-कोष्ठ-त्रय-पूरणेपायम् उपदिश्चिति—तत्त्विद्धादिना । तत्तत् कोष्ठेषु तेषां वर्गाणां तेषु कोष्ठेषु हितीयादि-कोष्ठेषु तत्तत् पञ्चमं तद्वर्गीय-पूर्व-कोष्ठ-विखित-तत्त्तदृङ्गस्नाकारादि-रूप-वर्षमपेन्ता पञ्चमम् उकारादि-रूपं वर्षे विखेत् ॥४६-४०॥

#### तन्त्रराज-टीकानुमत-सिद्वादि ( ग्र-क-ध-इ )--चक्रम्

| सिद्ध [पूर्वे-दिक्] साध्य |       |          |             |  |  |
|---------------------------|-------|----------|-------------|--|--|
| ञ्च क य इ                 | च ङ प | भ्राखद ल | <b>ज</b> चफ |  |  |
| भ्रो ड व                  | ल भ म | औ ढ म    | नॄ ञ य      |  |  |
| <b>ई</b> घन               | ऋ ज भ | द्रगधन   | ऋ छ ब       |  |  |
| म्रः तस                   | र्छ स | ऋंग घ    | एटर         |  |  |
| য়                        | रि    | सुरि     | <br>सद्घ    |  |  |

इत्येवं रीत्या चतुर्वर्गाणां षोडम-कोष्ठेषु वर्ण-लिखने क्वर्त सान्ता म्रष्टचलारिं मद्वर्णा लिखिता भवन्ति, एकैक-कोष्ठे द्वयस्त्रयस्व ते पर्यवस्त्रन्ति । सतः परं समुर्वरितानां त्रयाणां वर्णानां न्यासे प्राप्ते विशेष-वचनाभावात् पूर्वीक्त-दिश्चेव न्यासो न्याय्यः, इत्यस्व प्रयम-दितीय-वतीय-वर्गाणां प्रयम-प्रयम-कोष्ठेषु इ-स-स्वाणासुपन्यासे सिद्धे एतान्येव त्रीणि कोष्ठानि प्रत्येकं चतुरस्वराणि श्रेषाणि तु सर्वाणि द्वयोदश्य कोष्ठानि द्वि-त्रम्बराणीति एवं चतुर्षु वर्गेषु चान्ताविध समालिखेत्। खनामाद्यचरं यत्र कोष्ठे सन्दृश्यते ततः ॥४८॥ सिद्वादीन् गणयेद् यावन्मन्ताद्यचर-दर्शनम्। सिद्ध-सिद्धो जपात् सिध्येट् दिगुणात् सिद्ध-साधाकः॥

वैषम्यापितः, इकारादोनामनुपन्यसि केषाधिक्कानं केषाधिकीत वैषम्यापित्तस्तु तदवस्था, "तेषु वर्णान् क्रमाक्किखे-दि" लुक्त-मूल-वैरस्यमधिकम्, इतो हि सर्व-वर्णानां लिखनस्यावगतेरित्याग्रङ्कां प्रथम-वैषम्यस्थेष्टलमभिग्रेत्य निराकरोति—चान्तावधीत्यादिना। एतत्-फलमुपदर्भयितुं वर्ग-चतुष्टयस्य संज्ञाम् उपदिश्चति स्व-नामाद्ये त्यादिना। यत्र कोष्ठे यद्दर्ग-घटक-कोष्ठे स्वस्य साध-कस्य नान्तः "सुप्तो जागिते येनासावि" त्यादि-तन्त्यान्तरोक्त-सच्चण-लचित-व्यावद्दारिक-प्रसिद्ध-संज्ञाया आवच्चरं प्राथमिको वर्णो सभ्यते ततस्तं वर्गमारभ्य सिद्वादीन् सिद्ध-साध्य-सुसिद्वारीन् क्रमण् गण्यते। स्वनामाद्यचराक्रान्तो वर्गः सिद्ध-, प्राटक्तिग्रेन तद्द-दितीयो वर्गः साध्यस्तत्-स्वतीयः सुसिद्धस्त्वसुर्यो ऽरिरिति।

मन्त्रादिमाचरिणैव सिडादि-विचारस्थाऽऽदर्तव्यवाद यत्र स्त्रनामाचर-घटित-वर्गाचतुर्थे वर्गे मन्त्रस्थायो वर्णस्त्रत्रोक्त-रीत्या सर्व-वर्ग-विचारादरणेऽपि यत्र व्हतीये डितीये प्रथम एव वा वर्गे मन्त्राचरं दृश्वते तत्र नायं विचारोऽनुसरणीय इत्यमिप्रत्याड

यावटित्याटि । फलं दर्भयति सिद्ध-सिद्धवित्यादिमा । एतेन मिन्न-वर्ग एव मन्वादिमान्तरस्थापि सन्ते सिन्न-सिन्ने ति तन्त्राम. हिताये मन्त्राचरे सिह-साध्येति, दृतीये सिह-सुसिह ति, चतुर्थे सिंहारीति संज्ञा भवतीति सचितम्। उत्त-सिंहादि-संज्ञाशासिनां चतुर्णामपि वर्गाणां प्रत्येकं चतुः-कोष्ठेष् गत-प्रथम-वर्णकानां मस्त्राणामपि क्रमेण संज्ञातिनीपदिष्टा । यद्याहि साध्य-नामा-चरस्य तिसान वर्गे स्थित्या तस्य वर्गस्य सिद्धे ति नामिति पूर्वसुक्तं तथा तहर्गीय-सिद्धता-प्रयोजक-कोष्ठ एव मन्त्राद्यचर-सन्त्वे तस्य मन्त्रस्य सिड-सिडेति नाम, सिड-वर्गे साध्य-कोष्ठे मन्त्राचर सिंह-साध्ये ति. सिंह-वर्गे ससिंह-कोष्ठे मन्त्राचरे सिंह-ससिंह ति. सिष्ठ-वर्गे श्रार-कोष्ठे मन्याचरे सिद्वारिरिति तन्यन्त-नाम । अध चेत साध्य-वर्गे मन्त्राचरं परन्तीयानादितः प्रादिचणेत्रन तहर्ग-कोष्ठ-गणनायां यावस्थिते सिष्ठ-वर्गीय-कोष्ठे स्वनासाद्यक्तरं स्थितं ताविसत एव कोष्ठे मन्त्राचरे सति तन्त्रम्बस्य साध्य-सिहेति नाम, तदहितीये मन्बाचरे सति [ साध्य ] साध्येति, तत-व्हतीये मन्त्राचरे साध्य-ससिद्धे ति, तचतुर्धे मन्त्राचरे साध्यारिरिति। भव यदि ससिइ-वर्गे सिइ-वर्ग-कोष्ठे सिइता-प्रयोजक-कोष्ठ-गत-संख्या-ग्रालिनि कोष्ठ एव सन्धान्तरं तदान्त्रस्य ससिड-सिडेति नाम, तद्दितीये मन्त्राचरे सुसिद-साध्येति, तत्-हतीये मन्त्रा-चरे ससिद्ध-ससिद्धित, तचतुर्थे मन्त्रायचरे ससिद्धारिरिति। श्रदि-वर्गे सिद्ध-वर्गे कोष्ठे सिद्ध ता-प्रयोजक-कोष्ठ-संख्या-शालिन कोष्ठ एवं मन्त्राचरे तस्य मन्त्रस्थारि-सिंहे ति नाम. तद्दितीये मन्त्राचरे चरि-साध्येति, तत्-द्वतीये मन्त्राचरे चरि-ससिद्दे ति, तचतुर्ये मन्त्राचरे भर्यरिरिति। यद्दा, सिद्दादि-

सिद्धे सुसिद्धः सम्प्राप्ता सिद्धारिर्देन्त गोवजान् । साध्य-सिद्धोऽतिसंक्षे शात् साध्य-साध्योऽति-

दु:खक्तत् ॥५०॥

साधे सुसिद्धो भजनात् साध्यारिः खां श्रियं-इरेत्। सुसिद्ध-सिद्धोऽध्ययनात् फलं दद्याद्यविधितम्॥५१॥ सुसिद्ध-साध्यो जापाद्यौः सिद्धये खादतोऽन्यया। सुसिद्धे तु सुसिद्धस्तु पूर्व-जन्य-कृत-श्रमः॥५२॥

मंज्ञा कोष्ठानामेव पूर्वमुक्तेति सिद्ध-सिद्ध-सिद्ध-सिध्ये त्यादिकाऽ-र्यदि-पर्यग्ताऽपि षोड्य-संज्ञा कोष्ठानामेव, मन्द्रे तु तत्तत्त्-संज्ञक-तत्त्तत्-कोष्ठ-इत्तित्वाद् गौणः प्रयोग इत्यमिप्रेतम् । जपात् कत्योज्ञ-संख्या-विधिष्ट-जपात् । हि-गुणात् कत्योज्ञ-संख्यातो हि-गुणात् ॥४८-४८॥

संप्राप्तरा विधि-पूर्वकं प्राप्त-मात्रे ण,न तु जपानुष्ठान-क्रोशात्। श्रतिसंक्षेश्रात् व्रिगुण-चतुर्गु ण-जपादि-कष्ठानुसरणात्॥५०॥

भजनाद् हि-गुण-जपादितः । घत एव हि-गुणादिति कचित् पाठः । अध्ययनात् कल्पोक्त-जप-मावतो न तु युग-संख्या-त्रयणमप्यपेचितमिति भावः ॥५१॥

जापाद्यै: जप-होम-तर्पणादिमि:। भतोऽन्यया सुसिष-साध्यादन्यः भनन्तरः सुसिष-सुसिष इत्वर्थे इति मनोर्माकारः। तस्मात्तु सर्व-सिद्वीनां साधने' यो जपेन्मनुम् । चभिचारे रिपोरेवं यदि खात्म-विपत्तये ॥५३॥ सुसिद्वोऽरिरशेषेण ख-कुलं नाशयेद् धुवम् । चरि-सिद्धः सुतं इन्यादरि-साध्यः ख-योषितम् ॥५४

भन्य थेति हिरावर्तनीयम्, तेन भतोऽन्यया जप-होमादिनं विना ग्रहीतोऽयं सुसिहस्विति (१) तिन्दिंगस्य स्रष्टतया सुसिह-साध्यानन्तर-भावीत्यर्थ-कथनस्यानुपयुक्तत्वादिति केचित् । भतोऽयं मन्तः पूर्व-जन्मनि क्वत जपासना-रूपः अमो यस्येत्येवभूतो भवतीति ॥५२॥

तस्मात् सर्वासां सिडीनां सर्वासां कामनानां सिडिये विषयसये यतः कामनानां सिडिये जिप्पत्तये यतः कामनानां सिडिये जिप्पत्ता विचारिक । रिपोर्नामाद्यक्तर-मन्त्राद्यक्तरयोः पूर्व-रीत्या विचारिक रिपोः सिखि-सिखी यो मन्त्रस्ते न तस्य रिपोरिमचारो यदि क्रियेत, तदा प्रत्युत स्वस्यव विपत्तिः स्यान्न तु रिपोः। एतेन रिपोर्मनसुक्लेन सर्यरिभूताद्य-वर्षक-मन्त्रे क्षेत्र विपरिभिचारादि-कर्म साधनीयम्, न तु तदनुक्लेन मन्त्रे क्षेति ध्वनितम् ॥५३॥

चमिषेण न तु सकुत्वेषु किच्चिदिप परित्यजेत् । स्वस्य स्तीय-साधकस्य योषितम् ॥५४॥

<sup>1.</sup> V. r. Comm. सिन्देये। 2. V. r. Comm. सनुख्यान्।

चरि-सुसिद्धो मन्त्रस्तु कुलोत्सादनक्षक्तनैः । चर्यरिः खात्महा मन्त्रः सम्प्राप्ते ग्रव सुनिश्चितम् ॥५५॥ नामादग्रचरमारभ्य यावन्मन्तादि-वर्णकम् । विधा कृत्वा खरैर्भिन्द्यात् तदन्यद्विपरीतकम् ॥५६॥

शनै:, न तु युगपत्। खस्य साधकस्याऽऽसानं शरीरं प्राण-वियोजन-द्वारा इन्तीतेग्रवं-भूतोऽर्थरि-मन्द्रः मन्ध्राप्तेग्रव प्राप्ति-समनन्तरमेव, न तु काल-विलब्धेन। सु मन्यग् निश्चितमिद-मात्म-इननं न तु पाचिकम् ॥५५॥

श्रं शकाटय इताव स्थितणं -धन-श्रृद्धि-प्रकाराकाङ्घायामाङ—
नामाय तादि । माटका क्रमण साधक प्रसिद्ध-व्यावङ्गारिकनाम-प्राथमिकाचरम् श्रारमा हिपद-संग्ट्यहोत-स्व-गाडा-मन्त्रप्रथमाचर-पर्यन्तं गण्यित्वा सम्पन्नामष्टाविश्रत्यादि-संख्यां विगुणां क्रत्वा सम्पन्नां चतुरशीत्यादि-रूपां मंख्यां खरैः सप्तमिर्विभज्य लब्धः श्रिष्टाङ्कः सप्तादि-रूप एव । न चेष्ठ तन्त्रे शृन्यस्य प्रजम् उक्तम्, नापि तन्त्रान्तरम् उपादेयं तन्त्रान्तर-नेरपेचा-रूपस्य पूर्ण-त्वस्य पूर्वम् उक्तस्य व्याकोप-प्रसक्तेः । तस्त्राच्छिष्टेन सप्ताद्धः ने वैतत्-तन्त्रोक्त-विद्यानास्य धन-विचारो न श्रूत्याङ्केन, तथाच सप्तादि रूपोऽङ्को नाम-राश्चः । एवं मन्त्र-प्राथमिकाचरमारमा साधक-नाम-प्राथमिकाचर-पर्यन्तं गण्यित्वा सम्पन्ना पञ्चसप्ततादि-संख्यां सप्तमिवीभन्य श्रेषाङ्कः पञ्चादि-रूपो मन्त्रराशिः । तदेतसम्बर-राश्चिकरणं तत्व-व्यद्विपरीतकम्" इत्यनिनोक्तम् । तते

नाम-राधि-करणादन्यद् मन्त-राधि-करणं विपरोतकं साधक-नामादि-[वर्ष-मन्त्र (१)] वर्षान्तं यत् पूर्व-गणनमान्त्रातं ततो विपरीतं मन्त-राधि-करणे गणनमान्त्रयणीयम्, मन्त्रादि-वर्ष-मपेचा साधक-नामाद्यचर-पर्यन्तं गण्येदिति यावत्। यदुतं तन्त्रान्तरे

"नामाद्यचरमारभा यावकन्त्रादिमाच्यम् । गणयेकात्रका-वर्ण-क्रमेण गुण्येत् त्रिभिः । विभक्ते सप्तभाः शिष्टो नाम-राशिक्दाद्वतः । एवं मन्त्रार्णमारभा यावनामादिमाच्यम् । गण्यित्वा त्रिभिर्ण्वता विभक्ते सप्तभिर्ण्येः । मन्त-राशिः स्मृतः———॥"

इति । पद्रार्थाद्शे-मन्त-महोद्धिकतीरप्यतँ वार्धे निर्भरः ।
ननु तन्त्वान्तर-प्रापेक्तते स्वतन्त्वाद्यनुपपित्तः स्यात् ? न स्यात्,
निष्ठ वयं तन्त्वान्तर-सापेक्चत्वसस्य स्वोक्क्षः, अपि तृ "विपरीत"मितास्य सन्दिग्धार्थस्य तन्त्वान्तरेणार्थे विनिधिनुमः । ननु
सर्वाय-वैपरीतामविशेषादिष्ठात्रयणीयं, तथा च मन्त-राशि-करणे
पूर्वो ज्ञ-रीता भारकाविध-समाप्त्रवस्योवैंपरीतामिव गुणकभाजकयोरिष वैपरीत्यमत्वात्रयणीयं, तथा च सप्तमिर्गृणयित्वा
तिमिर्विमागः स्वीकरणीयः ; अत एव मनोरमायां मन्त्वाद्यक्तरमारस्य स्व-नामाद्यक्तराविध माद्यकाक्तराणि विपरोतकं सप्तमिः
संवर्ध्य विमिराहरेदिती"ति । अत्र सप्तमिः संवर्ध्यं स्वस्य पूर्वीज्ञमाद्यका-संस्थायां सप्त-संस्थाऽधिका योजनीयेत्यर्थो यद्यप्यवगम्यते
तथापि "मन्त्वाद्यक्तरिनिन्नामाद्यक्तरानि माद्यकाक्तराणि
गक्यित्वा सप्त-गुणीकत्य विभिर्भक्ता श्रेषमेकतः स्थाप्यं स मन्त-

स्तारिश्वको स्था त्रे यो स्था चिनान्तम् ।
स्वयम् स्था चिनानान्तं त्यज्ञत् पूर्व स्था यतः ॥५७
राधिर ति निश्विता स्रष्टं निखितवान्तनेगमा-प्रयोऽिष यथाकथित् मम-गृण-परव नैव योजनाय इति चेत्, मैवं; एवं
तिई माटका-क्रमेण् गणनायां नाम गिश्व-करणे ममाश्रितायामिष
वैपरीतां कित्र रोचयेत् ? मवां श-वंपरोतास्य तत्वे व मस्थात् ।
इत्यस्य कमनापत्यादि-नामवत्-माधकस्य नाम-गिश-करणे कादिरूप-नामादि-वणं तो हादि-विद्याद्यस्य गमागि [३३] मंख्यत्वं
भवति, मन्त-गिश-करणे हकारतः ककारस्य माटका-गणनक्रमेण विद्यति-संवात्वमायाति. वपरीतान गणनं तु गमानिसंख्यत्वं पुनरायातीति महदेव फल-वैषस्यम् । नवा त्या
परैवािष वैपरोतान माटका गणनमुकं तन्त्रान्तगाः पृवेमुदाहृतम्,
उभयवािष रागा माटकाणं क्रमत एव गणनं स्पष्टमिषगम्यतं। स्विरोधने व ममुपपत्ता विरोध कत्यनस्थानायत्वादिति मन्तव्यम् ॥५६॥

नाम-राग्नि-मन्त-राग्नि करणस्य फलमाइ कर्ल त्यादिना।
पूर्वान्वितं कर्ले ति पदम्। श्रीषकः श्रीषकाङ्ग-ग्रेषको मन्तः
साधको वा ऋणो न्यूनाङ-ग्रेषकस्य मन्त्रस्य साधकस्य वा
ऋणवान्। श्रपनो धनो द्वेय द्व्यार्थिकम्। द्व्यम् ऋणि-धनि-ज्ञानेऽपि चोपादेयत्वानुपादेयत्वे मन्त्रस्य कथमवगस्ये द्वत्यताङ् ऋणो चेदित्यादि। स्वयं साधकस्यन्त्वोयर्णवांस्तदा तस्यन्त्यं स्वनिष्ठाया ऋणिताया निरूपकं मन्त्रं साधकस्यजेत्। त्यानी

<sup>1-2.</sup> The okāras should be omitted.

# कथम् ऋणित्वं मन्त्राणां साधकानां च मे वद । पूर्व-जन्म-क्रताभगसे पापादस्थाफलाप्तिकृत् ॥५८॥

हितुमाइ पूर्व इत्यादिना । पूर्वे उपासनां विनापि पूर्व-जन्मनि खोपासना-फलस्य दत्ततया पुनः साम्प्रतं फलं न दास्यतीत्वतो नायसुपादेयः । एतदुपासनायां हि क्षतायां पूर्वे-प्राप्तं यत् फलं तदेव यद्दणं तस्य प्रतीकार-मात्रं भविष्यति । तथा च पूर्वस्यर्णस्य प्रतीकार-करणार्थसुपादीयतां नाम, फल-लाभ-प्रत्याथया तु नोपादीयताम्, यतो न ततः फलान्तर-लाभ इति भावः ॥५०॥

नन त्त्रमर्णताधमण्त्वयोधन-दानोपादान-प्रयुक्तयोः परस्यरं पुरुषयोरेव सन्धवात् साधक-मन्त्रयोः कथं तथात्वं सन्धवदुक्तिकं स्प्रादित्यभिष्रेत्य देवी एच्छति—क्ष्यमित्यादिना । श्वतिरहस्प्रत्वे न यतस्त्रतो गोप्यत्वे ऽपि

"रहसर-धारिणी यसाद् यसाइतिः विधायिनी ।
यसात् प्रियामि भक्तासि ततस्ते कथयाम्यहम् ॥"
इत्यादि तन्त्रान्तरतो रहसरार्थ-नित्तेष-योग्यत्वे न वर्षिताया मम
निकटे त्ववस्यं प्रकास्यमेवेदं रहसरम् इत्यभिप्रेत्योक्तं मे इति ।
श्रीश्रिव साश्राङ्कितार्थ-निराचिकीर्षयाह पूर्वेत्यादि । पृष-जन्मनि
कतोऽभ्यासो जप-होम-पूजादि-कर्मणां पुनः पुनरावर्तनं यत्नेति
बहुत्रीहः । यद्यप्यद्भुत-सामर्थ्यानाम् श्रत्व निरूप्य-नित्यादिविद्यानां सद्य एवोपासनानन्तरं फलदायकत्वं, तथापि सति
प्रतिवन्धके साधक-सहस्रमप्यकिश्चित्करमिति पाप-रूप-प्रतिबन्धक-सन्त्वं न तत्र फलानुत्पादः ॥५८॥

पापे नष्टं फलावाप्तिः काले देह-चयादृषी ।
मन्तः सम्प्राप्ति-मावे ण प्राक्तनः सिद्धये भवेत् ॥५८॥
सिद्ध-मन्त्राट् गुरोर्लब्ध-मन्त्री यः सिद्धिभाङ्नरः।
लच्क्मीमदादनादृत्य मन्त्रे भोगमवाप्तवान् ॥६०॥
सन्द्र-न्त्रस्यः चरणी न्त्रे यो भजनं तस्य पूर्वगम् ।
तस्मादृण-विश्वद्विस्तुः कार्या सर्वेस्तु सर्वतः ॥६१॥

ननु प्रतिबन्धक-नागोऽपि कुतो नैतरुपासनातो जात इति
चेत् सत्यं, कारण-पदार्थ-करणं प्रतिबन्ध-ध्वंस-करणञ्चिति इयं
यत्न कार्यं निष्पादनीये [कर्तु ? कर्तुः ] पतित तत् कार्यम्
असाध्यससाध्यक्तं वा सिवध्यतीति तत्न त्नि-गुण-चतुर्गुण-पञ्चगुणादि-चेवनमपिचितिमिति । तावत् चेवा काल-विलम्बेन
जाता प्रतिबन्धकं नाग्रयित्वा फसं टातुं यावदुद्युक्ता तावदायुर्नाश्रादेइसेग्रव नाग्रो जात इति सोपासना हितीय-जन्मिन
सद्यः फलं दास्मति, प्रतिबन्धकाभाव-कारणयोः पूर्वमेव निष्पादितत्वात् । यस्म चोपासनैवस्मृता स एव मन्त्र ऋणीत्युच्यते ।
ऋणम् अदत्त-फलकोपासना, कर्मता-सम्बन्धं न तहस्तं च
सन्त्रे इत्येवं सर्वसमिप्रत्याइ पापं नष्ट इत्यादि ॥५८॥

मन्त्रस्य ऋणितामुपपाद्य साधकस्य कथम्हणित्वमुपपद्ये तिति

<sup>1.</sup> V. r. Comm. सन्त्रम्। 2. V. r. Comm. स सन्त्रस्थ।

<sup>3.</sup> V. r. Comm. एवं धनर्थ-ग्रुडिस्तु।

<sup>4.</sup> V. r. Comm. सर्वेश: 1

देवी-प्रश्नसंग्रेत्तरसुपदर्भयति सिष्ठ-मन्त्रादित्यादिना । प्राप्त सन्त्री-प्रभवादहङ्कारात् खयं ग्टहीतमपि मन्त्रम् पनादृत्व चनुपास्य यो हि साधको भोगसुपासना-फलं भोगं प्राप्तवान् सीऽयसुपासको मन्त्रस्य ऋणीतुम्चते । स्वफल-समानाधिकरणोपासना-विरद्द एव साधक गतीक्तर्णम्, श्राश्रयता सम्बर्धन तद्दांस्तथा। ननू-पासना-रूप-कारणं विना कथमुपासना-फलं भीगं साधकः प्राप्तुयात्, निह कार्यं कारणमन्तरेण कापि चोत्पाद्यं भवतीत्यवाह-सिंह-मन्तादिति । तथा च स्वात्रय-[ दीचणत्व ? दीचकत्व - सम्बन्धे न प्रिष्य-गता गुरु-क्रतोपामनैव तादय-फर्न जनयतीति नोत्त-दोष:। तस्य अनुपामितव ऽपि दत्त-फलकस्य मन्बस्य, भजनम् उपासनं पृर्वगं गुरु-गतम्। यदा पूर्वगं ततोऽपि पूर्व-जया-गतं तज्जयान्यसेवनेऽपि ततः पूर्व-जया-स्तत-त्रमादेव बच्ची-साभाचेती जन्मतीऽव्यवहित-पूर्व-जन्मनि स्नता सेविति । गुरो: सिद्ध-मन्त्रत्वन्तु मर्वत्राप्यपदेश ग्रावश्यकम् अन्यया दानादानयोर्द्व योरपि प्रतिषेधात्। "पूर्वेकमि"ति पाठे चभजनम् इत्यकार-प्रश्लेषः, तस्य साधकस्य पूर्वकं पूर्वम् ग्रभजनम् उपासनाभावी यतोऽस्ति ततोऽसी साधको मन्त्रस्य ऋणी भवतीति पर्यवसितार्थः ।

नतु "साध्यानामपि विश्वेयिम"त्यनेन यथाऽ यकादिकं साध्यानामिव योध्यत्वेन द्यार्यं न साधक-सिद्धयोस्तथा "सं यकादय" इत्ये तदाक्य स्थादि-पद-याद्यस्यण-धन-योधनमपि साध्य-विषयमेव भविष्यतीति प्राप्ते विश्वेषमा च्या प्रविस्थादिना । एवं पूर्वो क्ष-प्रकारेण द्र्यिता ऋण-धन-चक्र-ग्रहः सर्वेः साध्यः कद्राचैरिप पद्माचैः युवनीवैः कु-चन्दनैः । स्फाटिकैस प्रवालैस मीक्तिकैईम-निर्मितैः ॥६२॥ राजतैर्वाऽच-माला' स्थात् पृवें पृवें फलेट् गुरुः । सादि-चान्तैरचरैः स्थादच-माला यथार्थतः ॥६३॥

साधकै: सिहैस सर्वधः (१) सर्वेषु मन्ते षु सर्वोसु विद्यासु चानुसरणीया। तुनाऽ धकादि-(ग्रहि-ऋण १) विग्रहिः साध्य-विषयैविति
ध्वनितम्। कुलाकुलादि-ग्रहिरिप चावध्यमत्नापिद्यता "नराणामित्र मन्त्राणामि"त्यादिना मूल एव भूत-वैर-साध्वकत्वादिगुण-वैरादिना वर्णानां वैरसप्राचे वक्त्यमाणतया खनामादिवर्ण-वैरीभूत-प्रयम-वर्ण को मन्त्रो नोपादेय इत्यर्थस्यार्थायातत्वादिति ध्येयम्। अत्र "नाम" जन्मक्त्रंचर-सम्बह्मपादेयम्,
तथा सङ्कोताभावे तु तदेकाचरानुकूल्य-मात्रं विचार्यम्। नात्र
"सुप्तो जागती"त्यादि-तन्त्रान्तरापिद्या, नवा वकार-सक्तार-इयभेद-बोधक-तदपेचा। सर्वथा तदन्त्रान-स्थले त्वगत्या "सुप्तवि-"
त्यादि-प्रसरः क्वाचित्कः। विघटीभविष्यति चेदं सुदर्भन-सङ्गोदरकम्मलाविपद्वते (१) निंत्य-खण्डतः॥६०-६१॥

पृवी त्रोपासनाया लचादि-संख्या-विधिष्ट-जपादि-घटिताया गणनां विनाऽनुपपच्या तत्-साधनं यत् किच्चिद् वसु समाचिपतीति स्वेच्छ्योपादाने प्रसत्ते नियम-विधिमाच क्ट्राचैरित्यादिना। कु-चन्दने रक्त-चन्दने: ॥६२॥

किमेषां रुट्राचादि-नव-मालानां समुख्यो विकल्पो मुख्यानु-

<sup>1.</sup> For this reading, cf. the Text quoted by the commentator, p. 54, l.  $\theta$ 

#### चनुलोम-विलोमाभ्यां माहकान्तरितं जपेत्। एवं सर्व-गुणोपेतो जायते सर्व-सिद्धिमान् ॥६४॥

कर्ण-भावो वेत्याकाङ्गायामाइ—पूर्वे पूर्वमिति । तथा च खतीय एव पचीऽनुमत इत्युक्तं भवित । सन्न मिण-संख्या तन्त्रान्तरवन्न कामना-भेद-भिना, प्रसुत-तन्त्रे उनिभधानात्, किन्तु जपस्य यत-संख्या कर्तव्यत्वात्तावत्-संख्या एव मण्यः । सत एव वर्णमालां तावत्-संख्या एव मण्यः । सत एव वर्णमालां तावत्-संख्याच्या-मिणिभिवच्यिति मूले । वर्ण-माला वा जपायोपयोजनीयेत्याइ—मादीत्यादि । पूर्वमुक्तास जप-मालासु "राजतैर्वाऽच-माले त्यनेन यदच-माला-पदं प्रयुक्त-मासीत् तत् केवलं रूढि-मालेण, साम्यतमुक्ताया वर्ण-माला-यासु यथार्थत्वम् अन्वर्थकत्वमेव, स्रकार-चकारयीः पूर्वापर-भागयोर्मणि-रूपत्वात् ॥६३॥

ननु माढकाणामल-संख्यलान्कृत-संख्य-जपः कयं ताभि-निर्वाष्टियतुं यक्य इत्याकाङ्गायामाष्ट--- अनुलोमित्यादि । अन्त-रितमिति । पूर्वमनुलोम-क्रमण माढकाया एकैको वर्णस्ततः खन्छ-जप्य मन्त्रस्ततः प्रतिलोम-क्रमणे कैको वर्ण इति क्रमण जपे क्रियमाणे माढकान्तरितं यया स्यात्त्रया जपः सम्पन्न एव । एत-जपस्य फल-विश्रेष-प्रदर्भन-सुखेन कामुकानामवश्य-कर्तव्यतां दर्भयति—एवमित्यादिना । एवमित्यत्र जप इति श्रेषः । एवं जपः उक्त-रीत्या माढकान्तरित-मन्त्र-जपः । गुणाय कर-अष्टल-दुर्मिल-मणि-स्कोटन-समत्य-तर्जनी-सृष्टल-पर-प्रे जितलाग्रच-स्पष्टलासंस्कृतलादि-दोष-श्रुग्यलम् एव । सिविमान् सकस-कामनोपयोगि-मन्त्र-सिविकरः ॥६४॥ तर्जनी-रहितै: कुर्यादङ्गुल्यये जैप-क्रियाम् ।
यङ्गुली-पर्व-संस्पर्भाद्गि वा गणयेज्जपम् ॥६५॥
यबुद्धि-पूर्वे विहिते निषिद्धे कर्मणि दुतम् ।
विद्यां जपेक्वतं तेन तत्-पापान्मुच्यते भ्रुवम् ॥६६॥
नित्यातिक्रम-दोषाणां शान्ये विद्यां गतं जपेत् ।
नैमित्तिकातिक्रमणे सहस्रं प्रजपेत्तदा ॥६०॥
विश्रुद्ध-देष्ठ-वदनः श्रुक्षाम्बर-धरः श्रुचिः ।
विमुखः पर-निन्दासु देवतादर्भनेषु च ॥६८॥
परार्थ-विनता-मूमि-पौडासु विगत-स्पृष्टः ॥६८॥
दयान्वितः सर्व-जने प्रे चाकारी गत-स्पृष्टः ॥६८॥

पूर्वोक्त-मालानां स्थापन-स्थानम् श्राष्ठ—तर्जनीत्यादिना । तर्जनी-व्यतिरिक्ताङ्गल्ययेषु मालां निधायाङ्गष्ठायेण चालयेदिति भावः। पर्व-मालामाङ शङ्गलीत्यादिना । श्रनामा-मध्य-पर्वारस्य तर्जनी-मूल-पर्वान्तं गण्यित्वा दश-संख्या-पूर्तिः। एवमस्यासे श्रतादि-संख्यापि शक्यते निष्पादियतुम् ॥६५॥

ननु तर्जन्यये जपादि-करणे किं प्रसुतं जप-फलमावं नीत्-पद्मते बाहोस्तित् प्रत्यवायोऽप्यधिक इति ग्रङ्कां हितीय-पच्चमभ्यु<sup>2</sup>—

\* \* \* \*

<sup>1.</sup> V. r. Comm. मूर्ख ।

<sup>2.</sup> Two folios of the ms. missing here.

चास्तिको गुरु-भक्तश्च नित्यशो नियमान्वितः। यः स सर्व-गुणोपेतो विद्या-सिद्धिमवाप्नुयात् ॥७०॥ चन्यथा वर्तमानो यो विद्या-भजनवाँ सिरम्। न तस्य सिद्धिः कुवापि कदाचिच कथञ्चन ॥७१॥ चादी योगो भवेदन्ते पक्षवः सम्पुटो दयोः। एकान्तरं तु ग्रथनं विदर्भी द्यान्तरीकृतः ॥७२॥ मन्त्र-दोषांस्तु विज्ञाय गुरुः परिहरेत् चणात् । अन्यथा स गुरु: शिष्यं निइन्खे वाचिगाद्ध्र्वम् ॥७३ तेन तत्-परिहारञ्च शृगु देवि समाहिता। परिहार-प्रकारन्तु वच्छे योगेषु तत्त्वतः ॥७४॥ दाधः षट्-कर्णगो मन्त्रस्त्रसः स्थादधिकौर्जपात् । गर्वितस्वविधि-प्राप्तः शतवो वैरि-कोष्ठगाः ॥৩५॥ बाला लघ्वचर-प्राया हड्डा गुर्वचरान्विताः। निर्जिताः कर्भ-बाहुल्यादहसाः सत्त्व-वर्जिताः ॥७६॥

पुन: पुन: प्रवर्तनानिर्जिता (७) मन्त्रा भवन्ति । यथा हि निर्जिता गत प्रतापा: पुन: पराक्रमं कर्तुं न प्रभवन्ति, तथा एक-हादिका-कृष्ण दत्त-फला मन्त्रा: पुन: फलं दातुं न प्रभवन्तीति निर्जित-नामकत्वम् । भनवरतं काम्य-कर्मसु नियोजनात्तु कुप्रुत्वमिति न तेन पीनक्ष्मयं, नहि नित्य-योजन-बहुल-योजनयोनं भेद: । यत्तु कर्म-बाहुल्यात् साधकस्य दुष्कर्म-चपण-पर्याप्ताराधना-

चपूर्ण-ह्रपाष्ट्रिद्धाः स्यः स्तिभताः सानुनासिकाः । चकाल-विनियोगेन मूर्किताः खापगा जपात् ॥७०॥

भावाद दुष्कभेणामविश्वष्टतया तहलेन फलादानानिर्जिताः पराजिता इति। एतत्-खरूपावगमसु यावज्जीवं यद्याविधि कतिऽप्याराधने फलानिधगमने सित संभवित, एवमवगमे खक्रमेण्येव दुष्कृत-रूपे हेवः स्थान मन्त्रे इति सफलीऽवगम इति निधिक्तितोक्तां तत्र युक्तम्, एवमिष हैयोपादेयतयोस्त्रत मन्त्रे कर्तृमथक्यत्वे न "तान् परिहरेत्" इत्यादिनोक्त-परिहारक-मन्त्रा-त्रेण्नायामस्यानुपपत्तेः। अस्मक्तते च पुनः पुनः काम्य-कर्मण् योजनेन निर्जिता ये मन्त्रा जाता इति ज्ञानाद् वस्थ्यमणं तत्-परिहार-प्रकारं करिष्यति मन्त्रिममं त्यक्ता मम्त्रान्तरं वाऽनुसरिष्यतीति किमनुपपनम्। अहसा (८) हकार-सकाराभ्यां जीव-भूताभ्यां होनाः सक्त-विजित-परेनाभिषीयन्ते, न हि जीव-होनस्य बसवस्वं सन्धावितसिष ॥०६॥

चपूर्ण-रूपा इति न विदाते पूर्णे रूपं वर्णानुपूर्वी-विशेषी
येवाम् इति, ख-वाच-देवतायां श्रीत-प्रतिपादक-वर्ण-शून्या इति
यावत्। मनीरमाकतलु चपूर्ण-रूपाः ख-वाच-देवतायाः पीष्क-खेन वाचका वर्णा यह्न न पतिताः स मन्त्र-न्छ्वः (८), मद्यावय-विनः पीष्क्रखेन प्रस्तृत-देवता-वाचकस्थावयवत्वादस्थेत्याद्यः। निधिक्ततस्तु नैवं युत्तं, खच्डीभूता इत्यनेन गतार्थत्वादित्याद्यः। खण्डित-सच्ची पूर्ण-रूपसेव मन्द्रस्य साधकेनैक-देश-जप-न बात् साधकापराध कतो मन्त्रे दोषः, क्रिने तावदर्ध-वाचक-वर्षा-भाव-कत एव दोष इति न गतार्थल-प्रङ्गति तु सस प्रतिभाति ।

सानुनासिकाः कादि-पञ्च-वर्गीय-पञ्चमाचरान्यतम-बङ्काः, स्तिभातवदिममतार्थ-करणासमर्थतया स्तिभात-(१०) पदेनाभि-धीयनी । श्र<u>काल-विनियोगेनीति</u> । दीचा-काले यदि दीचा न कता किन्छनुत्र-काले, सम्यादि-नित्य-नैमित्तिकानां वच्छमाणातिरिक्त-कालेऽनुष्ठाने श्ररि-निग्रहादि-काम्येषु च रिपु-जन्म-लम्नाष्टम-लम्नादि-रूप-विहितोत्तर-कालेऽनुष्ठाने सति स मन्त्री मूर्ष्टित-वदकार्य-करत्वे न मूर्ष्टित-(११) नामतामवलस्वते ।

मनोरमाकतस्तु साधकस्य श्वासे दिच्चण-नासा-पुटे परिपूर्णे वहित सित श्वान्नेय-मन्त्राणां प्रवोध-कालः इतरेवां स्वाप-कालः, प्रणव-कवार-रेफ-इकाराचर-प्राया मन्त्रा श्वान्नेयः। वाम-नासा-पुटे श्वासे प्रवहित सित सौम्य-मन्त्राणां प्रवोध-कालः श्वान्नेया-दीनां स्वाप-कालः। एतत्-सकलमविज्ञाय मन्त्राणां वैपरीत्येन विनियोजकः साधको मूर्ছाकर इति मन्त्रा मूर्ष्किता इव साधक-समीहित-करणे निर्व्यापारा भवन्तीति वदन्ति। तदेतन्मतं निधिक्ततो नानुमन्यन्ते, पूर्वोज्ञ-रीत्या स्वाप-कालस्य तन्त्रान्त-रोज्ञावे सप्रमाणले ऽपि प्रसृत-तन्त्रानुक्तस्य प्रसृत-तन्त्रे यहणे प्रसृत-तन्त्रे वान्य-तन्त्रानिपचल-रूप-पूर्णलस्य भगवतेव पूर्वमुप-दिष्टस्य व्याकोपापत्तेः। यथोहिष्ट-जपाभाववतामेव मन्त्राणमये सुप्तलाभिधानात्, तन्त्रान्तरोज्ञ-स्वापस्य प्रकृते ग्रहोतुमनुचित-त्वाच। प्राणोदयस्य साधक-ग्ररीर-निष्ठतया प्रवोध-स्वापयोख मन्द्र-निष्ठतया वैयधिकरस्थाचे ति, तन्त्रान्तरीय-प्रवोध-स्वाप-निर्वाक्य निर्वपत्तिकत्वाचे ति।

भव्र वदिना, दिच्चा-नासा-पुटाविक्त प्रवृद्धल-पवन-कासा-विक्तिष-जपकलस्यान्नेयादि-सन्त-निष्ठस्य प्रवृद्धलस्य वैयधिकरग्यासन्धवात्, भपक्रोतुसग्रक्थलात् (१)। न च भगवतेव प्रचीतानां
तन्त्रान्तराचां निरूपपिक्तलं सनसाि ग्रक्यं वक्तुम्। किञ्च,
स्वापगा इत्यनेन हि जपाभाव-विग्रिष्टानां सन्ताचां स्वापगपुरुषवत् साधक-कार्याच्यस्तया स्वापगिति संग्ना-मात्रं कृतं न तु
सन्त्राचां स्वाप-काल ( उपदेश-कालसेवारस्य १) यथोक्त-विधिना
निरूपित इति सर्वधाऽनुक्तांग्रे तन्त्रान्तर-प्रकृषे का नो हानिः।
न हि श्रकाल-विनियोगेनित्यत्राकाल पदेन स्वाप-काल-मात्रगुपादीयते येन तन्त्रान्तरापिद्या-नियमः स्यात्, किन्तु
प्रकृत-तन्त्र-तन्त्रान्तर-धर्म-शास्त्र-ज्योतिः-ग्रास्त्रादिषु ये ये काला
यस्य यस्य प्रतिषिधितास्ते सर्वेऽप्यत्राकाल-पदेनोपादीयन्त इति
किसनुपपन्नम्।

चकाल-विनियोगेनेति—ज्यादित्यवाय्यनुसक्कते। कालो हि जपम्योपदेश-कालाव्यवहितोत्तरः सर्वोऽपि भगवता विनियुक्तस्तमनवलम्बा जपो ह्यकाल-विनियोग-विशिष्ट-जप-स्तत्-कर्म-भूता मन्वाः स्वापग-(१२) पद-वाच्याः। टीकाकृतस्तु "चजपादिति पदच्छेदः, सन्धिसु दिव्यत्वात् कथंतादि-ग्रङ्गाया न विषयः, उपदेश-कालमारभ्य जपाननुष्ठानं चेहाजप-पदार्थं" हत्याद्यः। निधिकृतोऽप्येवम्। भन्ये तु, स्वापगित्यावक्तं प्रथमैक-वचनान्तं, तन्त्वं च विद्यति विशेष-पदमध्याद्यार्थम्। भव्य प्रकर्षे मन्त्र-पदं मनन-कर्द्ध-वाष-कर्द्ध त्वोपाधिना विद्या-पदम् उपात्तिति धनितिषु उपकान्त-मन्त्र-पदः त्यागेन विद्या-पदम् उपात्तिति वदन्ति॥००॥

पत्रेषु पठनादुक्त-विधिना नाघोपदेशमन्तरेण पुस्तक-दर्शन-वाठ मात्रे च जप्यमाना मन्त्रा मत्ता द्वार्घापेचि साधकस्था-नर्धकरा मत्त-(१३)पटेनाभिधीयन्ते। ग्रन्ध-वर्धैः प्रोक्ताचर-भिनाचरेश्वेता इति श्रेष:। यथाचि लोकीपद्रव-कारकं भूतादिकं तथान्वविदा लोहादि-कीलेन पाषाण-वचादिषु कीलितं सत् खाभिमत-लोकोपसर्गादि-रूप-खकार्याचमं भवति, तथा मन्त्रोऽपि प्रस्तत-मन्त्रोद्दारक-भगवद्दचनानाक्ट-वर्ण-मित्रित: स्वकार्य-साधक-समीहित-कर्ण क्रमी न भव-तीति कीन्तिन-(१४) संज्ञाऽस्य मन्त्रसम्। वर्णान्तर-योजनञ्ज श्रमेण. प्रणव-श्री-वीज-काम-वीज-माया-वीजानि प्रशस्ततराणि सर्वत योज्यानीति भ्यान्तस्य वा सम्भवति। विसन्धिका व्याकरणोत्त-गुणादि-सन्धि-प्राप्तावप्यकृत-सन्धयो कद्र-(१५) पटे-नीचने । वैरि-समन्तिताः पुं-स्त्री-दैवत-मन्त्रयोः, क्रूर-सौम्य-मस्त्रयोस्वरिता-वृसिंहादि-मन्त्रयोख वस्त्रमाण-वैरकयो: सहोपा-सना-कर्य-भूताः प्राप्त-दुःख-(१६) पटेनाभिसप्याः । प्रसिद्धमेव हि वैरिकामेकत वासे दु:खित्वमिति ॥७८॥

षंशस मन्त्रीक-देशस ज्यासन्त्रः खिक्त-(१७) नामाऽभि-

<sup>1.</sup> V. r. Comm. अपाइका

सदा प्रयोगात् कुष्ठत्वं क्रिष्टताऽतिविलम्बनात् । कग्षाः प्रलपनैर्जापादन्य-मन्तैः सहाऽऽविलाः ॥८०

मतः । श्रस्तादिना कत-श्रकल-दीर्ववत् खिष्डताः । यथा गुरुपदिष्टसप्रासाद-पद्माचर-मन्द्रादी ख-बुद्द्या श्रास्त्रीय-भिन्न-मन्द्रात्म्
सङ्गीकत्यान्यतर-जपे द्वयोरिय खिष्डतत्वं दीषस्त्रथेति । श्रङ्गहोना इत्यावर्तनीयम्, श्रनाहत्ती त्वेकमेव पदं लच्चंग लच्चणं च
कथमभिदध्यात् ? तथा च षडङ्गादि-न्यास-मन्द्रा येषां नीपदिष्टास्ते मन्द्रास् चुरादिकाङ्ग-होनवत् साधक-कार्याच्यमतया
श्रङ्गहोन-(१८) पदेनाभिषीयन्ते । श्रसंहता इत्यध्यावर्तनीयमुक्तयुक्तरत्राध्यनुहत्तः । न "चाङ्ग-होनास्वसंहता" इति द्वाश्यमिकमेव
दोष-लच्चणमभिषीयते इति वाच्यम्, दोष-गत-वच्चमाण-मीलसंख्या-व्याघातापन्तः । श्रयोग्यान्पदेश-रूपं यद् गोपनं तदभाववन्तो मन्द्रा <u>श्रसंहत</u>-(१८) पदेन कष्यन्ते । श्रसम्यक्त्वमि

"ससम्यक्त्वं तु मन्त्राणामयोग्य-कथनाद् भवेत्"[ ३५।७० ] इत्यनिनैव वश्वामाणमसंव्रतत्वापर-पर्योयनेव ।

यपूर्णेन वत्तामाण-प्रकारक-पूर्णीभिषेकाख्य-संस्कार-विशिष्टत्वे सित सब्बोपदेश-करण-विषयक-गुर्वेनुद्यो यस्तदितिरिक्तेन देशिकेन उपादिष्टा मन्त्राः <u>चीण-वीर्य-(२०)</u> नामका भवन्ति ॥७८॥

सदा-प्रयोगादिति व्याख्यातम् (२१) । प्रतिविक्यनगत् सर्व-साधारणाधिक-कालेनाऽऽवर्तनात् किष्टता मन्त्राणां भवति, इत्यतिविक्यवावर्तिता मन्त्राः किष्ट-(२२) पटेनोच्यन्ते । प्रयोग्यः स्व सन्धाषण-पूर्वकाळपाळप्यमाना मन्त्रा कृग्णा इव कार्याच्यमतया कृग्ण-(२३) पटेनाभिलयन्ते । प्रत्य-सन्तैः

### उपेचानास्थया जापाद् वैषम्यादवमानिताः । पञ्चविंयतिरुद्दिष्टा दोषास्ताञ्कमयेद् गुरुः ॥८१॥

एक-मम्बस्य जपे प्रारम्धे यद्यपरस्यापि मन्त्रस्य जपीऽसावधान-तयाऽनुष्ठीयते तदा द्वावपि तौ मन्त्रावाविल-(२४) नामानी भवत:। त्राविला: कलुषा चनर्थकरा इति यावत्॥८०॥

उपेचा चानास्था च वैषम्यश्वेति प्रकार-वय-मध्ये प्रन्यतमेन केनापि प्रकारेण जप्ता मन्त्रा भवमानित-(२५) पदेनाभिधीयन्ते । ख-ख-प्रारव्ध-कर्माधीनत्वे नीपासनायां क्रताया-द्रष्टानिष्ट-प्राप्तेः मक्कतायामपि तुल्यमिति बुह्विरुपेचा। स्वकीय-दोष-स्वीयी-पासनयोमेध्ये किं बलवत् किं निर्वेलमिति विवेकाभावेनीपा-सनायामनायदः बुद्धिरनास्या । वैषम्यात् स्रोपास्ययोर्भन्ययो-मध्य एकतरस्य होम-तर्पण-ब्राह्मण-भोजनादिषु न्यूनाधिक्या-त्रयणात्। इदन्तु मनोरमा-निधिक्ततोर्भतमवलम्बाोक्तम्। उक्कृङ्गलासु, बङ्ग-मन्त्रे गीपन-क्पाङ्गीन संवृतलं येषां मन्त्राणां नास्ति ते अक्र-हीन-संज-टोववन्तो मन्त्रा इत्यर्थे स्वासंव्रतित्येव संज्ञा-पटं किं न स्यात् ? न स्यात्, "दन्ध" इत्यादिना प्रायशः संज्ञा-पदःयैवेत: पूर्वमिधानात्। नास्यया पास्यां विना जपा-दुपेचा-नामक-दोषवन्तो मन्त्राः, वैषम्यादवमानिता मन्त्रा दत्येव मूल-स्वारसा-सिडोऽर्धः, तेनीभयत लचा-लचण-पदानामभेदे-नोपाटान-क्रतो न दोष:, नापि वैषम्यादित्यत चकारान्पादाना-प्रसित्तः, न वा दोषेषु पञ्चविद्यति-संख्या-व्याचात इत्यादुः। खपसंस्रति पश्चविंग्रतीत्यादिना । उद्दिष्टाः तत्तत्-पदीद् स्व-भृतेषु

# बस्बनं यानि-मुाया मन्त्राणां वीर्य-योजनम्। उभय बोधयन्त्रिध्यं संरचेद्गुकरात्मवान्॥८२॥

त्वयोवियाति-संख्य-बोशेषु प्रकारतया ताष्ट्रय-बोध-इये विशेष्यतया विषयसूता इण्या, तेन टोष-इयस्यैनोक्ततया दुष्ट-सन्त्वाणां त्वयोवियाति-संख्यतया टोष-परत्वे दुष्ट-परत्वे वा कयं पश्च-वियतीति संगच्छोति रायुक्तम्, ताष्ट्रय-बोध-विषयेषु पञ्चवियति-संख्याया अव्याहतत्वात्॥८१॥

उत्तदोषानपहरे । दत्यवापहार-पदार्थ-जिज्ञासायाम बस्वनिमत्यादि । यानि-सुद्रायाः स्नुनाधारमारभ्य ब्रह्मरस्यान्तं प्राण-मनमोर्भमनागमन-रूपायाः बन्धनमनुमन्धानमित्वर्षः । द्रति मनोरमाकारः । योनिर्नाम पायु-ध्वज-मध्य-खान-खित-सुषुम्णा-नाडो टर्ग्ड-सूल-गत-चतुईल-पद्म-कर्णिकाभिगत-त्रिक्रीणाम्नि-रूप-ब्रि-जगत्-कारण-भूरा कुण्डलिनो। योनि-पटाभिधेयत्वे sिव विकोण-रूप-भगाक्तिमस्वं कारणत्वश्च निमित्तम्। मुद्रा नाम ब्रह्म-रस्य-महस्र-टल कमलाधीवर्तिनी कुग्डलिन्या: स्व-सङ्गमात परमानन्द-प्रदा चित्रया परदेवता, मुदां प्रदानादेव सुद्रा-नाम-कत्वम् । बन्धनं नाम सुवुम्णा-नाडी-दग्डस्य-हृदयास्त्रा-स्थान-गता-नाइत-चक्र-स्थायि जर्डाध:-प्रस् त-किरणोढविख-(१) पर्यन्तोऽध:-प्रस्त-किरणकः पूर्वीपर्धात स्थानको बहिः स्वपर्यन्ताधः-प्रस्त-किरणकः पूर्व टिशंत-स्थानकः ग्रडश्च। सर्वेषाममीषां तेजसां मित्रणस्य मंसारोत्पादकल-रूप-बोधकलात् तत्तेजस्त्रयं बन्धन-पदेनाभिहितम्। ए १ - वि । ग्येवमुक्तरोत्याः नुसन्धानमेव योनि-मुद्रा-बन्धन-परेने इ विविच्चतम् । नचवं मुद्राया इति षष्ठार्थोऽ-

# गुरीर्लंचणमेतावदादिमान्यन्तु वेदयेत्।

बादिमान्ख-विहीनास्तु वर्णाः स्युः शरदभवत् ॥८३॥ नन्तितः स्थात्, स्थाच प्रथमेविति वाच्यम् एतद्रहस्थार्थस्य गोपनाय तथा करणात्, षष्ठप्रधीनन्वयमविच्य प्रोक्तार्थ-करणे व्याकरण-मर्यादा-वेत्तृयां प्रवृत्त्यसंभवेन गुप्तत्वस्य तादृशार्थं स्थर्थ-सभावात् इति निधिकारः। अपरं तु, अतिरहस्यार्थस्य व्याकुलाचर-मन्दर्भेणाभिधानं भगवता क्षतं, न तु क्षापि ग्रान्दिक-मर्यादा परित्यक्ता, तस्मान्मुद्रे ति प्रथमान्तमेव। योनि-महिता मुद्रा योनि मुद्रेति मध्यम-पद-लोपो समामः । येति प्रथमान्तं भित्रं पदम्, षष्ठान्तत्व-भ्रमेण पूर्वोज्ञ-रहस्यार्थे प्रवत्तामस्यवेन गोप्यल-रचण्यं येति कथितमिति वदन्ति । मन्त्राणां वीर्य-योजन-मिति विक्र-सूर्य-सोमालकानां तेजमां शिवा-ज्येष्ठा-वामा-ज्ञानेच्छा-क्रिया-नामक-ग्रक्तीनां ब्रह्म-विश्यु-रुद्र-रूपाणां मूर्तीनां चात्र-चान-भ्रीयात्मक-प्रपञ्चस्य तत्त्वै विध्वकर-मन्त्व-रजस्तुमारूप-गुणानाञ्च यत् कारणं परं ब्रह्म तत् खरूपत्वमेव वीर्य-परेन सम्यक्-परेन जीव-परेन चाभिधीयते। एतस्य मन्त्रेषु स्थिरता-पूर्वकमनुमन्धानमेव वीर्य-योजनमित्यर्थः। एतदुभयं योनि-मुद्रा-बन्धनमित्येकं वीर्य-योजनिमत्यपरीमतुरभयं श्रिष्यं प्रति बोधयन् श्रनुभवारूढता-मानयन् गुरुः शिष्यं पूर्वीत्त-दोष-दुष्ट-मन्त्र-प्रयोज्यानर्थतः संरचेत्। इत्यं बोधनमात्म-ज्ञानवत एव क्वति-साध्यं नापरस्थेत्य-

गुरो: क्वत्यान्तरमप्यादर्भयति गुरोरित्यादिना । <u>पादिमेन</u> सहितमस्यं वेदयेत् शिष्यं बोधयेत् । तथाचाऽऽदिमान्तर-बीध-

भिप्रे त्याच आको त्यादि ॥ ८२॥

तस्रादादित एवासी ब्रूयात् तत्तदङङ्कातिम् । यदङङ्कार-विच्वानान्यत्-समी जायते नरः ॥८४॥ यनादि-क्रम-संसिच्च-माळकाद्यन्त-योजनात् । तादाक्य-सिच्चिं तां विच्चि

सर्व-मन्तार्थ-विग्रहाम् ॥८५॥

कलमेव गुरोरसाधारण-धर्म-क्पं लच्चणमिति पर्यवसन्तम्। एतद्वीधस्यावस्यकलमेवाच ग्राटिमान्तेग्रत्थादिना। ग्राटिमान्तग्रद् विचीना ग्राटिमान्तग्राचर-मिलन-प्रतीतार्ध-विरिच्यः। ग्राट्स्यं चि यथा मेधान्तरेण संबद्धं बच्च्यो गर्जनकरमि दृष्टि-क्प-फलं जनियतुं न प्रभवति, तथा वर्णान्तरेण संबद्धोऽिप वर्णान्यको मन्तः सम्यग् उपासितोऽिप न साधक-समीदितं साधियतुमीष्टे ॥८३॥

यसाद एतद्वोधनम् घावश्यकं तसाद् घादित एव दीचा-समनन्तरम् इतर-पूजादि-प्रकार-श्रिचणात् पूर्वमेव तत्तददंक्कतिं ब्रूयात् तत्तव्यक्त-गताइं-भावं वेदयेत्। तद्वोधग्य फलमाइ यदहमित्यादिना। नरः उपासना-प्रकारेण साधकतामनागतोऽपि। साधकस्र त् मत-समता-लाभे कः सन्दे इ इति भावः ॥८४॥

को वाऽषं-भाव-पदार्थ इल काङ्घायामाच जनादीत्यादि । प्रनादे: संसारस्य क्रमस्तत्-कर्ष्ट कोचारणं तेन संसिंहा अपङ्गीतु-मग्रका या प्रकारादि-इकारान्ता माढका तस्त्रा प्राचन्तयो-वर्षयीर्योजनाद प्रचं-ग्रब्दो निष्यवति, स्रकारस्त्राधिकस्त्र प्रविग्रेऽिष

## विजातीनां तु संस्कारं विदोक्तं समुदाइतम् । तेषां च तत् ततापि विदाया विधिमाचरेत् ॥८६॥

चाद्यन्त-योजन-सिद्दलसप्राइं-ग्रब्देऽनपायात्। यद्यपि चकार एव उपान्ता-परत्वे नान्त-पद-वर्षनेऽपि न निर्वाहः. तस्त्रसमापि विमल एव सस्तात्, तथापि विमलसम् य-वर्गीय-लकारेणैव, चकारसा संयुक्ताचरतया संयोग-घटक-सृष्टि-खेताभ्या-मेव च गतार्थंत्वेन क्षचिद् विश्रेष-वचनात् पार्थकोऽपि न सवत मात्रकासु तावन्तर्भवत इत्यभिप्राय । ऋहं-पदाभ्यां तद्वर्ष -इय-तमध्य-गत-सर्व-वर्ण-तद्विग्रह-सर्व-मन्त्र-सर्व-नामधेय-तहाच्य-सर्व-प्रपच्च-रूपलं मात्रकायाः, स्वस्त्राप्यत्तं-पदार्थतया ऋहं-पटार्थ-जगत्तादाकारं सिद्दम् । इत्रञ्ज श्राकाभिनत्वे नीणसामाना मन्ताः फलदायिनी भवन्तीति फलितार्थ:। सर्वे मन्त्राः सर्वे प्रशीस विग्रहा विश्रेष्यतया विषय-भूता यस्राः। तादाब्माञ्च विषयीभूतम् । सिद्धिर्ज्ञानं सकल-मन्त्र-तदर्थ-भूत-देवता-विश्रेष्यक-**स्व-ता**शस्त्र-प्रकारकं ज्ञानिमिति यावत् । योजनादिति पश्चम्यर्थस्य प्रयोज्यत्वस्य सिष्ठि-पटार्थे प्रोत्त-रूप-ज्ञान एवान्वयः। "बन्धनं योनि-सुद्राया" इत्यारभ्य एतावत्-पर्यन्तं प्रकारं गुरुतो प्राला ग्रिष्यस्ताद्दय-प्रकार-पूर्वक-मन्त्रोपासनया दुष्ट-मन्त्र-प्रयो-ज्यान् दोषान् नावलक्बे तित्यभिप्रायः। जननादि-संस्कारवटेतेऽपि प्रकारा गुक्-कर्ढ का एवेति तु न भ्रमितव्यं "बोधयन्" "वेदयेत्" इति मुलाखारसा-प्रसङ्गात् ॥८५॥

नतु हिजानां वेदैरिव दीचादि-संस्तारसा कथिततया तहिबयसाम्बिकोऽयं दीचचादि-विधिने भवित्रमईतीत्यायद्वां स-विद्या-सारणं कुर्यात् क्रियां सर्वत्र चोदिताम् । तेन तन्त्रयता-सिद्धिः सर्वत्र भवति भ्रुवम् ॥८०॥ चन्ये षामपि वर्णानां विद्यया समुपाचरेत् । निधने विद्यया दाहो विद्ययाऽन्यत् समाचरेत्॥८८

वैदिक तान्त्रिक दीचयोः समुचय-पचमङ्गीक्रत्य समाधत्ते हिजात्तित्यादिना । हिजातयः ब्राह्मण-स्त्रिय-वैद्याः । समुदाङ्गतं दीचणादि-रूपं वेदीक्रं वेद-विहितं संस्कारमाचरेत् न त्वनिन तान्त्रिक-संस्कारण तस्य वाधनं स्वीकुर्यात् । किन्तु तेषां हिजातीनां तत्र तत्र प्रातःक्षत्य-सन्ध्या-पूजा-होमादिषु विद्ययापि तत्तदुक्त-विधिमाचरेत् न तु त्यजेत् । तथा च सिहः समुचयः । एतेन निधिम्ततां संस्कार-पदस्य प्रथमान्तत्व-स्वसेण "नपुं-सक्तत्व-निर्देशो दिव्यत्वादि"तुर्राक्तः प्रतुरक्ता, हितीयान्तत्वे नीप-वर्णन-सम्भवात् ॥ ८६॥

तदेव विश्वदर्यात—स-विद्येत्यादिना । एतेनाशीच-स्नानादि-विधेय समात्र तन्त्रे विश्वेषती नाम्नानं तसम विद्या-सिहत-वैदिक-विधिनाऽनु ानसमत्रे व विहितत्वे न तन्त्रान्तरापिद्येति ध्वनितम् । यत्र कर्मस् मन्त्रो विश्वेषतो नोपदिष्टस्तत्र सर्वेत्र विद्यया कर्म कुर्यात् न तृष्णीम् । एतेन स्नानाचमन-प्राणायामार्ध-स्थापनादिकं विद्यया कुर्यात् इतुम्बत्म् । चीदितां प्रकात-तन्त्रे कथितां न त्वचमधेणाम्बलि-दानादिकमपि तन्त्रान्तरोपदिष्टम् पत्र विद्यया सनुष्ठात्व्यम् इति भावः । तन्त्रयता-सिहिविद्या तादाक्य-प्राप्तिः । सर्वेत्र वेदोक्त-संस्कार-श्राक्तिन्यपि ॥००॥

ये पुनर्वेदोत्तः-संस्कारानधिकारिणस्ते विद्योत्तमेव विधि-

संपूज्य भोजयेदेकमनेकं वा ख-मिततः। योगिनं विदाया सिद्धं पूर्वतस्य निमन्तितम् ॥८८॥ उर्मिका-वसनाद्ये सं पूजियत्वा प्रणस्य च। विद्यया विस्रजेन्मन्ती ख-विद्या-सिद्धये भिवे ॥८०॥ गुरोस्तु जन्म-दिवसं विद्या-प्राप्ति-दिनं तथा। ख-जन्म-दिवसं नाथ-व्याप्ति-वासरमेव च ॥८१॥

माचरेयुरित्याइ मन्येषामित्यादिना । वर्णानां द्विज्ञाति-भिन्नानां मूदाणाम् इति यावत् । मन्येषामानुलोग्येन वर्ण-सङ्करजानां मूर्धाविसिक्तादीनां, तेषां विद्याधिकारस्य "वर्णे स-सङ्करे" इत्यादिना दितीय-पटले [२।३७] भगवतेन सूचनीयत्वात् । गुरोरीर्ध्वं देहिके कर्मणि विश्वेषमाइ—निधने इत्यादिना । भन्यत् मस्य-सञ्चयन-पिष्डदानादिकम्, सं सम्यग् वेदोक्त-संस्कार-सहितं तद्-रहितन्व यथायोग्यं पूर्ववदाचरेत्॥८८॥

गुरोराब्दिकादि-याद-दिने शिष्य-क्कलम् भाष-संपूज्ये-त्यादिना ॥८८॥

चर्मिका भङ्गुलीयकम्। भाषा-परेन गन्धाच्यत-मालादि। एतत्-कर्मणः फल-दर्भनेन भावम्यकत्वं चोतयति — स्व-विद्ये-त्यादिना। कच्याण-दायिकया त्वया भिन्नते (१) विद्याक्षतमित्वन-मणि कर्म सिष्टिं कच्याण-रूपां करोतीति समुचिततमिति भाषायतुं भिने इति संबुष्डिः ॥८०॥

शिष-कर्ट क-पूजाया नित्यससभावे पर्व-विशेषे ताम् उपदेषु

# यत्तर-त्रय-सम्पात-दिनं पूर्णा-दिनं तथा । षट् पर्वाणि विशिष्टानि स-दर्शे सप्त-पर्वकम् ॥८२॥

पर्वाखाइ गुरोरित्यादिना । विद्यायाः प्रसुत-प्रधान-विद्यायाः, यहिन दीचा जाता तहिनं हितीयं पत्र । ख-गुरोनीथस्य व्याप्तिः नाथत्वे न प्राप्तः, यहिने तदिप दिनं सरण-दिन-रूपं चतुर्थे पर्व ॥८१॥

श्रचर-त्रय-संपात-दिनं वच्चमाय-घटिका-चक्री एकाचरस्य स्थान-त्रये यिक्षान् दिने संपातो दर्धनं तिहनम्। यद्दा, घटी-चक्री तिकोय-त्रये श्रचर-त्रयस्य सम्यग् एक-रूपतया पातो यिक्षान् दित विग्रहः। फलं तु तुष्णम्। दिन-पदोपादानात् तादृश्य-घटी-सम्बन्धात् सूष्मातर-सूर्य-संक्रान्ति-संबन्धादिव संपूर्णस्थैव दिनस्य पर्व-कालत्वसुत्रां तेन घटिका-रूप-सूष्म-काले प्रतिष्ठा-विधिविधातु-मश्रकात्रे ऽपि न चितः। न च चरमाचर-द्यं पर्याय-नित्या-दिन-नित्ययोर्थदा घटिकाचरं भवित तत्-काले द्यति(१) दिनमेवा-चर-त्रय-सित्रपातः स्थादिति वाच्यम्, तत्त्वित्ययोरनियताचर-माद्यव तथालस्य साम्प्रदायिकत्वात्।

कंचित्तु, एकस्थैवाचरस्य दिनाचरत्व-युगाचरत्व-घटिकाचरत्व-रूपेच सिन्नपातो यत्र दिने तिहनं तादृश्यं पर्व । दिनाचरं युगार्थ-रूपम्, यदुक्तं जामले---

षट्वि श्रिहिं ने मेन्से युंगः प्रोक्तो वरानने । कते चर्ष्यणे प्रातर्लन्धे भागे वराडू ने । षट्वि श्रिक्षेड्यानि दिनं निश्चत्य भामिनि । षट्वि श्रुद्वर्ण-मध्यस्यं क्रमेण गजगामिनि ।

# मासतो वर्षतो वापि कुर्यादेतेषु पूजनम् । गुरोस्तु जीविते नित्य-व्याप्ते तत्-पुतकादिकम् ॥ ध्र

य एव दिनजी वर्षे: स एव युगजी भवेतु। चदयार्णः स एव स्यात् तदा भवति भामिनि । श्रचर-त्रय-संपात: पर्वात्मा परमेखरि ॥ तहिनाचरं, तहिन-नित्यायाः प्रथमाचरं तहिनोदयाचरैस्तहिना-इर्गण-संख्यायां षट् त्रिं यता हतायां (निष ?) संख्या-विशेषा-चरच यद्ये कमेव स्थात् तदा पचर-वय-संपात-नामकं पर्व-स्यादिति वदन्ति । काल-नित्यायाः प्रथमाचरं, केवल-तत्त्वात्मकं हितीयाच्चरं घटिकाच्चरं चेति वीख्यचराणि यहिने एकतामापदानि तत् तथेति कचित्। विशेषानुष्ती प्रकरणोपस्थित-सूल-विद्याचर-वयमेव, संख्याया विभिन्न-धर्मिगामितया विभिन्न-रूपं यत् किच्च-दब प्रतीयते. तथा च वर्षाचर-मासाचर-दिनाचरादि-रूपाणां येषां केषाचिद् विद्या-सम्बन्धिनां यहिने सनिपातस्तदेवाचर-वय-संपात-दिनमिति मूल-खारस्यायातमर्थमाकुलयामः। पूर्णा-दिनं पश्चमी-दशमी-पूर्णिमान्यतम-दिनम् । स-दर्शमिति पूर्णा-दिन-मित्यने नान्वितम् । सप्त-पर्वकं सप्त पर्वाण एवस्तानीति शेष:। सप्त-पर्वेखपि पूर्व-षट्कं विशिष्टमवस्थानुसङ्ग्रम्, सप्त-मस्य सामर्थेः। विधुरस्योक्षङ्कने ऽपि न तथा प्रत्यवाय इत्यभिप्रायो ( विश्रेषामन्यादेः ? ) पृथक्तिर्देशस्य ॥८२॥

परीषु कार्तव्य-कर्म-विशेष-दर्शन न पर्व-कथन-फलं दर्शयति— मासतवित्यादिना। पुजनं प्रसुत-प्रधान-देवताया एव नैतेषु पर्वस्वावस्थकं किन्तु गुरोरणीति प्रोक्त-पर्व-विशेष-पुरस्कारेण पूज्येत्तत्-समं तं च प्रकामादैरकपाचरेत्।
तदभावे तत्-कुलीनं तद्भक्तं वा समर्चयेत् ॥ ८४॥
सुवीत पञ्चभिः स्रोकैस्तं नित्यं सर्व-सिद्ध्ये।
प्रातः प्रबोध-समये जपात् सु-दिवसं भवेत् ॥ ८५॥
नमस्ते नाय! भगविक्ष्विवाय थिव-कपिये।
विद्यावतार-संसिद्धेर सीक्षतानेक-विग्रह ॥ ८६॥

पूर्वमुपदर्भितामपि गुरु-पूजां पुनर्दभ्यति गुरोस्वित्यादिना।
व्याप्ते इत्याक्तार्थकम्। पुत्रकादिकमिति हितीयान्तः "पूजयेत्"
इत्यिम-क्रिया परे कर्मत्वे नान्वितम्। भादि-पदं पौत्र-प्रपौत्रपरम्।

यस्, "पूर्व-स्चितामपि गुरु-पूजामावस्थकत्व चोतनाय पुनः स्नारयित गुरोस्त्वित्वादिने"ति निधिक्ततोक्तम्, तत्रे दं वक्तव्यम्, एकवारं कथने नाप्यावस्य कत्वस्थालामे कतिवारं कथनात् तक्काम इति विनिगमकं निर्वाचिक्ति ॥८३॥

तत् समं ख गुरु समानम् । तद्भन्नं स्व गुरु भन्नम् ॥८४॥ तं गुरुम् । प्रात: काल जपस्य फलं सुदिनत्वं, संपूर्णं दिन-व्याप्त-सुखकत्वं पठितुः स्यादित्वर्थः ॥८५॥

सुवोतिति स्चित-स्तव-खरूपाकाङ्गायां येन केनापि स्रोपस्थित-वाक्य-सन्दर्भेण तत्-प्राप्तौ नियममा ह नमस्ते इत्यादि । भगवन् कर्तु मकर्तु मन्यया कर्तु समर्थ । धिवाय कस्याणासकाय, निरकारं तहान-तत्परत्वात् । विद्यानां ज्ञानानां मन्यत्व-खाय्य- नवाय नव-रूपाय परमार्थेक-रूपिणे।
सर्वाज्ञान-तमोभेद-भानवे चिद्घनाय ते ॥८०॥
स्वतन्वाय दया-क्रृप्त-विग्रहाय शिवात्मने।
पर-तन्वाय भक्तानां भव्यानां भव्य-रूपिणे॥८८॥

विद्यानां वा यो माहयेषु दीन-विशे घे खवतारः संबन्धस्तस्य सम्यग् विधि-पूर्वकं फलीभूत-पुरुषार्याधिगमन-पूर्वकं वा या सिद्धि-र्लिखस्तस्ये, यद्दा प्रसुत-विद्यायास्तत्-प्रकाशक-कादिमतास्थ-प्रक्रत तन्त्रस्य योऽवतारः प्रचारस्तत्-सिद्दार्थम्, स्त्रीक्रता भने के विग्रहा येने ति सर्वेष्वर्षेषु समानम् ॥८६॥

नवाय प्रतिदिनमभिनवाय, सर्वदा यौवनवते । नव-क्ष्पाय प्रकाय-विमर्थादि-वद्यामाण-नवनाय-स्वक्षाय । परमार्थेक-कृषिणे इत्यने न श्रीसत्यनायत्मुक्तं परमार्थ-कृष्यस्य ब्रह्मणः सत्यत्वात् । सर्वाणि यान्यज्ञानानि तान्ये व यानि अधःपातकतया तमांसि तेषां भेदने नामने भानुः स्र्यः तद्र्षाय. एतेन श्रीज्ञाननाय-क्ष्यत्वमुक्तं, "सर्वे ज्ञान-प्रवेने व द्वजिनं सन्तरिष्यसि इत्यादि-वचनात्, ज्ञानस्यैवाज्ञान-नामकत्वात् । चिद्धनाय चिन्नयाय, एतेनानन्दः नाय-तादाक्ष्मम् एक्तं, "नित्यं विज्ञानम् भानन्दं ब्रह्मे"त्यादि-स्वत्यापि ज्ञानाक्षनयेव भानन्द-कृषताभिधानात् ॥८०॥

खतन्त्राय पारतन्त्रप्र-शून्याय । एवं-विधस्थापि भिक्त-पारतन्त्रप्रं, यतो हि निक्पिध-पर-दुःख-प्रहाणेच्छा-रूपया दयया कृप्तो विश्वहः श्रीरं यस्त्रेत्वेवं-भूताय । पूर्व-विश्वषण-हयेन(१) सुभग-नाथ- विविक्तनां विविकाय विमर्शाय विमर्शिनाम् । प्रकाशानां प्रकाशाय ज्ञानिनां ज्ञान-कृपिणे ॥८८॥ पुरस्तात् पार्श्वयोः पृष्ठे नमस्तुर्यादुपर्यथः । सदा मे चित्त-कृपेण विधिष्ट भवदासनम् ॥१००॥

तादाकामुक्तम्, भगवत एव नाना विचित्र-सामर्था -दर्घनात्, उत्तरेण विशेषणे न स्वभाव-नाय-स्वरूपत्यं सत्-स्वभावानामेव दयावस्वात् । श्वि भगवाने व, एतेन श्रीपूर्णं नाय तादाकामुक्तं, भगवत एव पूर्णे -रूपत्वात् । भव्यानां कस्थाणानां सकस-वस्तूनां मध्ये कस्थाण-रूपत्व-कथनाद् वा श्रीपूर्णं नाय-तादाकाम्स्य श्रानन्दनाय-तादाकाम्स्य श्रानन्दनाय-तादाकाम्स्य वा ध्वननं क्षतम् ॥८८॥

विविक्ताम् इटन्ताइन्त्योयधार्धः ज्ञानवतां विवेको यथार्थः ज्ञान-रूपः, एतेन प्रतिम-नाथ-तादालग्रमुक्तं, प्रतिभावतामेव विवेको-दयात्। विमर्शः तस्वमसीत्यादि-वाक्यार्थापरोचः ज्ञानं तहतां तादृशः रूपस्वमिति कथनाद् विमर्शानन्दनाथ-तादालगं दर्शितम्। प्रकाशानां तेजस्तिनां मध्ये प्रकाशस्त्रेजः, एतेन प्रकाश-नाथ-स्वरूपत्वमुक्तम्। ज्ञानिनां तस्व-ज्ञानवतां ज्ञान-रूपः तस्व-ज्ञान-स्वरूपः, एतेनापि योज्ञाननाथ-तादालगं दर्शियमु सुशकम्॥८८॥

एवं खुत्वा समुत्पन कर्णो गुर्क्यदि वरं हणीर्ष्वीत ब्रूयात् तदापि त्वहास्य-भावादन्यत्व मे प्रार्धनीयमस्तीति प्रार्थयेत पुरस्तादित्वादिना। सकल-देशावच्छे देन त्वामेवाहं नमस्कृयी-मिति प्रार्थनया सर्वं-देशेषु त्वदीयमेव दर्शनं प्राप्तुयामित्वपि

<sup>1.</sup> V. 1. Comm नमस्तुर्यासु ।

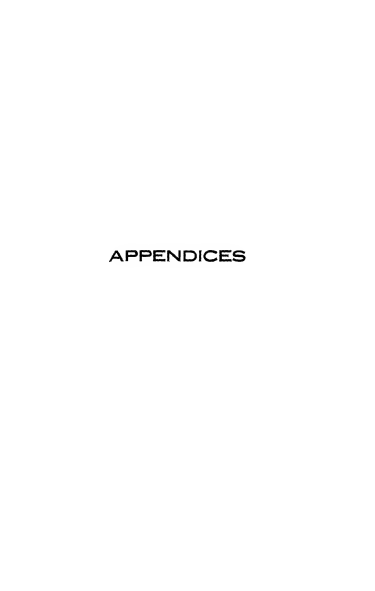
भूमि-तत्त्वमयी व्याप्तिरिति सम्यक् समीरिता । षस्या निस्फालनाचित्ते तत्तत्त्वं स्वात्मसात् क्वतम् ॥ इति षोडश-नित्या-तन्त्वे श्रीकादिमते प्रथमः पटलः॥

पार्थितं भवति । सर्व-कालावच्छे देन मदीय एव चित्ते निवसे-त्यनया प्रार्थनया सर्वदा त्वत्-स्मरणे नैव मम कालो गच्छितित प्रार्थितम् ॥१००॥

तस्त्रमसोति-वाक्यार्थ-विमर्थनस्यैव शास्त्रान्तरे मुक्ति जन-कत्वाभिधानात् तत् सास्य-विवचयैकैक-तस्त्व-खरूपत्वम् एकैक-पटलस्य क्रमेण विवचितम्। तत्तत्-पटलार्थस्य सस्यग् चाने न तत्तत् तस्त्वं स्वाधीनं भवति, एवं सर्व-तस्त्वेषु स्वाधीनेषु जातेषु मुक्तिः कर-तलामलकीभूतैव इत्यभिष्रेत्य प्रथम-पटल-समाप्ति-प्रदर्भनं तदिति फल-प्रदर्भनस्व करोति भूमीत्यादिना । \* \*

साचा क्कीपित-कार्तवीर्य-करुणा-कल्पहुमोद्यत्-फले विद्यत्-प्रेमनिधि-प्रसिद्ध-धिषणारामप्रिया-सम्भवे । प्रम्वर्धाभिध-तन्वराज-विषमालोकार्ध-सन्दर्भना-न्वयस्थार्ना-सुदर्शनेऽत्र पटलः पृवीऽप्यपूर्वो गतः ॥

<sup>(1)</sup> It is mentioned here by the scribe himself "म्बल पत्न (क्ल ?)-चतुष्क पतितम्" i.e., four folios (lines ?) of the original were missing.



### VARIANT READINGS

The bold figures represent the numbers of the verses, the others their padas.

- 1. 1. A मनायनो पराभीन। 2. E खाभीन:। 3. A विरत: परत। 4. E विश्व-काखी।
- 2. A.—पार्वेत्यवाच, B—श्रङ्गर चवाच । 3. B-E लेपुराखां। 4. D कतस्रश्रः।
- 3. 1. D सापेचा। 3. A तु। 4. B तेषां।
- 4. 2. A श्रन्यामपेश्वया ; E श्रन्यान्यपेश्वया । 3. F सर्वमयत्ने न । 4. A तत्र ।
- 5. 3. E काली तु; F-C मत्त्वास्तां। 4. B तत्तव्यताव्यया; F तत्त्त्व्यते।
- 6. 2. E तन्त्र-नामत:।
- 7. 2. A प्रक्रि: सा।
- 8. 1. A तथा। 3. A भवसाने तु। 4. A व्रजेक्कमाम।
- 9. 1. A मन्त्रावतारादि; E-F तन्त्रावतारादिः। 3. A विद्योदार। 4. A तती इये।
- 11. 2. A दशमे स्थिता।
- 12. 1. A भिवा हूती; E भवेहूती। 2. A त्वरिता सा।
- 13. 1. B ततोऽनिल। 3. C-F नित्यान्तो। 4. A संज्ञका;
   B-D संज्ञिता।
- 14. 1. A एकवि श्रातिके। 3. E लयोवि शेष।
- 15. 1. A माटकाच्या; C माटकोक्ता। 2. A मन्त-वैभव:।
   1-2. E ग्रास-रूपमद्याविधिक्क लोकता।

- 16. 1. A कुन्द-क्रिप्ति। 2. B-D तदूष्ये। 3. B लियत्।
   4. A-C-E-F द्वीमात् काम्य-प्रलोदयः।
- 3. A मर्नाखि; B-C-F नर्नाखि; E कर्माखि;
   4. A पद्यतिंग्री सवासना।
- 18. 4. A तस्त-विग्रह: ।
- 20. 2. E समुखता। 4. A सस्वता।
- 21. 2. A सन्तोष-परिपूर्णता ; B सन्तोषः परिपूर्णता ।
- 24. 1. A गुक-भक्तक। 2. A मन्त्रे च दैवते।
- 25. 4. A कतादर: ।
- 27. 4. E मौनं प्रइसनं ।
- 28. 2 A-C-E-F कार्याखा; D परिषेदनं। 3. A-E-F ऋखादानं तथा दानं।
- 30. 4. B भिता-समन्वितः।
- 32. 3. A नित्य-सेवां।
- 33. 2. A षड्योजनान्तरम् ।
- 34. 2. A तदा। 3. A काया-कललमन्यदा। 4. A यत् तत्-चन्नं सपूज्येत् ; E यत्तत्पृष्टं सुपूज्येत् ; F यत्तत्पृष्टं तु ; C तत्सष्टं।
- 35. 4. A स्थितं।
- 36. 1. A विधेम ।
- 2. A त्वन्येनापि; F त्वन्ये चापि। 3. A क्रात्यमेन'।
   4. E तेन समाचरित्।
- 38. 4. A न मन्त्रीरेंव ; E न मन्त्रीरेंव-पूजनात ।
- 39. 2. A यथोदितम्।
- 40. 1. A बोडग्रानां।
- 41. 1. D अश्वित्यादिक ऋचेषु। 2. A सर्गान्त। 3. A-C-D-F चत्वारि योजयेदृ विद्वान्; E चत्वारि योजयेदायं।

- 42. 2. A-B बादाचरेगा 3. A-D यत्त वह'।
- 43. 1. A वर्षे ; E मन्त्रादि-वर्षेन ; F मन्त्राद्य-वर्षेन )
- 44. 4. A चोदिता: I
- 46. 1. A प्रथमे प्रथमे; D प्रथम: प्रथमे। 2. A हितीये; D हितीये।
- 47. 1. A-F त्रतीयमनात:। 3. D तल की होष।
- 48. 1. A-E वर्गेष ।
- 49. 1. A सिहारीन ; E सिहादीनानयेद । 4. D सिह-साधक: ।
- 50. 1. B सिडेषु ; A सुसिड-सम्प्राप्ताः ; E सिडेषु सिडि: सम्प्राप्ताः 2. B सिडारिडेन्ति गोवजम् । 3. E साध्य-सिडोऽति । 4. A सिड-साध्योऽति ।
- 51. 1. D ससाध्य-साध्य: । 2. B जाप्यादा: ।
- 52. 2. E-F स्थादितोऽन्यथा । 3. A-E सुसिस्स्तु । 4. A कर्ता कमम ; B क्रतः कमः ।
- 1. E-F तस्त्रासत्।
   2. A योजयेकानुम्।
   3. A सिपी-हैवि।
- 54. 1. A-E सुसिहारि: ) 2. A खबुलं । 4. B साध्यस्त योषितम् ।
- 55. 1. A-E ग्रदि: ; F ग्रदिसुसिड-मन्त्रस्त । 4. E सम्प्राप्ता वं।
- 56. 3. C-F मिनात ; E भिदात ।
- 57. 4. A-E-F qaunt !
- 58. 3. A क्रताभ्यास: ; D क्रताभ्यासात ।
- 59. 1-2. E-F फलावाप्ति-काली। 3. F सम्प्राप्ति-मन्त्रे वा। 4. A प्राकृतः।
- 60. 2. A सिडिभाग् भवेत्; B सिडि-भाजनः। 4. E.-F मन्त्र-भोगं; A-D भवाप्र्यात्।
- 61. J. A-D-E समन्तस्य। 2. A-E पूर्वकम्।

- 62. 1. B-C-D-F पद्माखये:। 2. E-F युत् जोवे:।
- 63. 1. A-D वाचनाला। 2. A पूर्वा पूर्वा; B-E-F फार्च।
- 64. 2. A माहकान्तरितं; E-F माहकां त्वरितं।
- 66. 1. E-F पूर्व-विश्ति । 2. A कर्मबी इतम् ।
  - 7. 3. E नैमित्तिकादि। 4. A तथा।
- 68. 2. A-E-F शहान्वरघर: 1
- 69. 4. E-F प्रेचा-कारिगत।
- 72. 1. E पश्चनं। 2. D-E-F सम्पुटं। 4. F हान्तरीकृति:।
- 74. 1. A परिचारांच ; E-F तान् परिचारांच । 4. C-F योगस्त ।
- 2. C तच्च स्तात्।
   A-B ख्वविधि:
   प्राप्तः।
   A-B (दपु-कोष्ठगाः।
- 76. 1. A खध्वस्याः प्रायो । 3. A कव्य-बाहुस्थात् । 4. E-F सलसः ।
- 77. 1. B निया: खु: । 4. A-C-E-F मुक्तिता: ।
- 78. 1. D सन्त-पतेषु ।
- 1. A खख्डीक्रता: ; E-F खख्डीभूताख्वसंजापात् ।
   4. B. गरवीर्यास्त ; E-F चौब-वीर्यासा ।
- 81. 1. A उपेचानास्थया । 4. A तांच्छनयेत् ।
- 82. 2. A नित्य-योजनम् । 3. A भ्रमयं ; E. बोधयेत् । 4. E. सर्वत ।
- 84. 1. B एवाय। 2. B-E-F ब्र्यातत्तद्वकृतिम्।
- 86. 1. A तेवां चरिल'।
- 87. 1. B न विद्या।
- 88. 1. B सर्वेवामपि।

- 89. 2. E अनेकान् ।
- 90. 2 D रचयित्वा।
- 92. 4. B-C-D सन्दर्भ ।
- 3. A-E-F जीवती नित्यं;
   4. E पूर्वकादिकम्;
   F. पुर्वकादिकम्।
- 93-94. In A, verse no 94 is given as 93 and 93 as 94.
  - 94. 1. A तत्-समानस ।
  - 95. 4. D बजेत्।
  - 96. 2-3. A अगर्विक्वाय गुरु-रूपियो । 3. C-E-F गुरु-रूपियो । 4. C-E-F विग्रह: ।
  - 100. 3. A-E मित्रत ।
  - 101. 3. A निष्पालनाईते। 4. A स्वात्मना कतम्।

### Notes

- P. 3, I. 14. नाशनाधिकारस-नाशनाधिकारः खरा (?)।
- l'. 9, 1. 22. इसआर्यान्, etc. is based upon 35. 56, p. 704, कुँ यान् से स द जा लि इ तः कयो त्या स स व्यं।
- P. 10, 1. 8 पुस्तक-दान--पुस्तकादान ?
- P. 10, 1. 12, "श्रोकेन", see TantraRT., 35. 57.
- P. 11, l. 2, "नामसाय", etc.; see op. cit., 36. 98.
- P. 11, l. 10 "नासशायाचरेश द"; see op. cit., 1. 42.
- P. 11, 1. 17, "नित्यातिकाम", etc.; see op. cit., 1. 67.
- P. 11, l. 19, परक्रतायेचाया-परक्रतानपेचाया?
- P. 13, v. 7. The names of the nine ares who were

evidently teachers of the तारा cult are given in the तारा तन्त्र as the following:—प्रक्लादानन्द, सनकानन्द, कुमारानन्द, विधानन्द, कोधानन्द, प्रखानन्द, प्राचानन्द, बोधानन्द and कारणानन्द; see Tara T., Il. 25-26.

P. 13, 1. 9. क-कार-स-कार?

P. 16, l. 1. एकविंग्रतमे। Read एकविंग्रतिमे।

Pp. 17-19, vv. 19-22. The following marks of the Guru are given in the TantraS., p. 1,

"श्रान्तो दान्त: कुलीनव विनीत: ग्रुड-वेश्ववान् । ग्रुड्डाचार: सुप्रतिष्ठ: ग्रुचिदंच: सुबुडिमान् ॥ श्राग्रमी ध्यान-निष्ठच तन्त्र-मध्त्र-विश्रारद:। निग्रह्मतुग्रहे शको गुरुरित्यभिधीयत ॥"

See also Kamākhyā T.. paṭala 4, शान्तो दान्त: जुलीनब शुवान्त:करण: सदा, etc.; Kulār T. paṭala 13, vv. 40-50, p. 195 f. (the first three qualifications are just the same as given in the Tantra R.); Vis va T., paṭala 2; Prap S. 35. 22 f.; Brahma VP., श्रीकृष्ण ज्या खण्ड, chap. 59. The principal qualifications mentioned in the Gauta T. are almost the same as mentioned in the Tantra RT.

V. 19 of TantraRT. is just the same as the GautaT., p. 48, v. 5.

For various Tantras quoted with reference to the marks of the Gurus, see Hara-tattva-didhiti, fourth ed., p. 61.

For the four types of Gurus, viz., Guru, Parama-

guru, Parāpara-guru and Parameṣṭi-guru, see TārāT., paṭala 4, vv. 2 ff., p. 13. The most important of them all is the Dīkṣā-guru or Parama-guru; see also BṛhanNT., paṭala 2, "बादी सर्वत देविश्व मन्तदः परमी गुडः", etc.; Mahiṣa-mardinī-tantra a quoted in the SakT. The KulārT. mentions six types of Gurus, 13. 128, p. 206.

In the Tantramava, as quoted in the TantraS., p. 4. vv. 46-48, the meaning of Guru is given as follows:—

"ग-कारः मिहिदः प्रोक्तो रेफः पापस्य दास्कः । एकारः प्रम्भुरित्युक्तस्तित्याला गृदः परः ॥ ग-काराज् ज्ञान-सम्यत्तो रेफः पापस्य दाद्यकः । उ-काराज्ञ्चित्तादात्म्यं द्यादिति गृदः स्मृतः ॥ गु-प्रम्दस्तन्यकारः स्माद् क्ष्रम्दस्तिचरोपकः । सम्यकार-निर्गोधित्वाद गृहित्यिभिषीयतं ॥"

For almost identical verses, see KularT., 17. 8-10, pp. 254-255.

P. 19, v. 22 (b). An identical line is found in the GautaT., p. 49. v. 15 (b).

For persons who should not be chosen as Gurus, see TantraS., p. 2, vv. 21-25.

P. 21, 11, 19-20. "गजाववा महिनो" etc.; see Tantra-RT., 2. 50. also KulārT., patala 13, v. 64, p. 199,

"यया घटस कलसः लुन्धत्वे कार्य-वाचकः। तया देवस मन्त्रस गुरुषे कार्य-वाचकः॥" etc.

According to the Kālī-vilāsa tantra (9.1 f., p. 21 and 4.15f., p. 10), whole-hearted devotion is essential for the attainment of Siddhi. For meditation upon the Guru, see Pādukā-pañcaka, v. 6 & the comm. upon the same, pp. 104-106. See also HaraTD., p. 64, l. 10f.

P. 26, vv. 32-33. The Nityananda, as quoted in the TantraS., vv. 56-59, p. 5, says that the disciple should bow down to the Guru three times a day, if they live in the same village; if the Guru lives within a distance of two miles, he should do so once a day and so on.

P. 26, Il. 7-8. "गरु" etc. = TantraRT., 2. 82.

P. 27, v. 34. cp. TantraS., p. 4, vv. 43-44, गुरू-ग्रय्यासन' यानं, etc.

P. 28, v. 38. The TantraS., p. 5, v. 55, quotes an almost identical verse from the Nityānanda,

"गुर्कन मर्त्यं बुध्येत यदि बुध्येत तस्र तु। न कदाचिद्ववेत् सिडिर्मन्ते वा देव-पूजनेः" ;

cp. Yoginī-tantra, p. 2, column 2; KulārT., 13, 52ff., p. 177f., "श्रत एव श्रिव: साचादृशुरू-रूपं समाश्रित:" etc.; कालीचरवां's घट-चक्र-निरूपण श्लोकार्थ-परिष्कारिकी, p. 65, l. 22. "…स्त-शुरूं श्लिव-रूपिणम्…स्मरेत्…"।

P. 28, v. 39. cp. काली-विलास-तन्त, p. 2, v. 13f.; also KalıT., paţala 8, v. 26, p, 42,

## "गुरोरनुषा-मात्रे का इष्ट-मन्त्रोऽपि सिच्यति । गर्कः विलक्षा प्रास्त्रे ऽस्त्रिनाधिकारः सुरेरपि ॥"

The company of an unfit Guru should, however, be shunned, says the KulārT., 13. 132, p. 207, "मधु-लुब्बी यहा भूड़:", etc.

P. 29, v. 40. cp. Kālī T., 1. 7, p. 6, where it is stated that with regard to the Mahā-vidyā or Mahā-mantra of Kālikā Devī, the a-ka-tha-ha and kulākula cakras need not be taken into consideration. The TantraS., p. 10, quotes the Muṇḍa-mālā and other Tantras to show that in connection with the worship of the Mahā-vidyās, viz., Kālī, Tārā, Mahā-vidya, Sodas ī, Bhuvanes varī, Bhairavī, Chinnamastā, Vidyā, Dhumāvatī, etc., various considerations may be dispensed with.

P. 30, I. 12. चत्वारो-च चत्वारो ?

P. 31, 1, 14. मन्त्रयो: - नाम-मन्त्रयो: १

P. 31, l. 17. प्रभवान-प्रथमान् ?

Pp. 32-33, verses 42-43 (a) have been quoted in the TantraS., p. 12, v. 12; v. r. तैन मन्त्राच-वर्णेन नाम्रज्ञायचरिष च...यदि षष्ठ'.. रिप-मन्त्राच-वर्णे...।

P. 38, 1, 1, 16. Read 18,

P. 40, v. 45. For the Siddhādi-cakra, see Mantra-mahodadhi, taraiga 24, p. 114f.

P. 40, Il. 9-10. एवं धनर्थ-ग्रुडिस्तु, etc. = Tantra RT., 1. 61 (b).

P. 40, 1. 17. संग्रहीस | Read संग्रहीतस |

P. 43, vv. 48ff. cp. KulārT., 15. 80 ff. TantraS., vv. 34-37, p. 15.

P. 46, v. 54. cp. Mantra-mahodadhi, taranga 24, p. 115, v. 16,...सुसिकारि: कुटु स्वका। करि-सिक्: सुतं क्र-बादि-साध्यस्त कन्यकाम्। तत्-सुसिक्स्तु पत्नीव्र:, etc.

Pp. 47—49, vv. 56-57. These two verses are almost identical with two verses found in the KularT., 15. 93-94. V. 56 is also identical with a verse quoted in the TantraS., p. 19, l. 5, from a work the name of which is not mentioned. For another form of mi-dhani cakra, see RudraY, chap. 5, p. 14, कोशान्येकाद्यान्येव वेदेन पूरितानि च। य-काराहि-इ-कारान्तं, etc. For the process advocated by the MantraM., see p. 116, v. 40,... अष्टाभिवि भजेत पून:, etc.

P. 47, l. 18. For the ascertainment of Nāma-rās'i and Mantra-rās'i, see Mantra M., p. 115-116, taraṅga, 24. vv. 43-48.

P. 48, l. 5f. cp. RudraY, patala 5, p. 14, l. 2f.

P. 48, l. 11. Read after स्मृत:,— ग्रिष्ट: पूर्ववहिनतार्थता:।
P. 48, l. 12. see Mantra M., taranga 24, vv. 43-46, p.
116. v.r., ..... वर्षीयन्मालकादार्था-क्रमेयाः नाम-राधिकटीरित:.....

विभवत सप्तभिः।

P. 49, v. 57. cp. MantraM., taranga 24, v. 42, p. 116, "श्रधमको ऽधिको राशिष्को राशिषेनी स्टतः। मन्त्री यदाऽधमर्थाः स्थात्तदा ग्राह्यो धनी न तु॥"

See also op, cit., v. 49; TantraS. p. 18, v. 51. सन्तव -

हुकी भवति तदा मन्तः ग्रुमहो भवति घनी चेच; also other Tantras quoted in TantraS.

P. 50, v. 58. cp. MantraM., op. cit., vv. 50-51, p. 116, "यो मन्त्र: पूर्व-जन्ति सेवितो नाददान् फखन्। पापात् पाप-चये जाते फखावाद्विदनेष्टसि ॥ भायु (१) चयाद् गतो नाम्नं साधकोऽस्य भवान्तरे। ऋखित्वात् प्राप्ति-मान्ने स मन्त्रीऽभीष्टं प्रयक्कति ॥"

P. 50, l. 22. साधक-साधन ?

P. 53, vv. (2-68. cp. Prapafica-sara, 20. 40, p. 143. According to the Uddīs'a-tantra 2, 1—9, pp. 29-30, different objects are obtainable by counting the beads made of different materials; e.g., by counting beads made of Putrajīva, one acquires knowledge. See also Gautamīya-tantra, p. 177, vv. 38-39; TantraS., p. 29, v. 69.

P. 53, v. 63 (b). For details regarding the garland of letters, see TantraS., pp. 28-29; see also GautaT., p. 70, पश्चात्राश्चिपमींना, etc.; also S'yamāR., p. 70, "माला पश्चात्रिका मोक्ता," etc.; KularT., 15. 48, p. 227. For the meaning of akṣa-māla, see KularT., 17. 58, p. 261.

P. 53, Il. 7-8. "नरावासिव" etc. = TantraRT. 35. 80.

P. 53, l. 13. "सुप्ती जागति" etc. See Rudra-yāmala, as quoted in the TantraS., v. 63, p. 19; the complete verse is

"सप्तो जागर्ति येनासौ दूरखः प्रतिभावते । वहत्यन्य-मनकोऽपि तनाम ग्राचमेन च॥" P. 54, v. 64. cp. KulārT., 15. 49, p. 228; also Vis'uddhes'vara-mahā-tantra as quoted in the S'yāmāR., p. 147, "भ्रनुलोम-विलोभेन...नकुयेन कदाचन"; Yoginī-tantra, p. 4. "भ्रनुलोम-विलोभेन", etc.

P. 55, v. 65. cp. Bṛhac-Chrī-krama as quoted in the Sýamā-rahasya, p. 148, "तर्जन्यग्रे तथा मध्ये यो जपेत् स तु पाप-कृत्", etc.; also Muṇḍa-mālā as quoted in the same, "तर्जन्यग्रे तथा मध्ये यो जपेत् अमानरः", etc.

KulārT., 17. 34, p. 258, gives the following interpretation of Japa—

## "जसान्तर-सङ्खेषु क्रत पाप-प्रवाशनात्। पर-देव-प्रकाशाच जप इत्यभिषीयते॥"

Pp. 55-56, vv. 68-71. cp. KularT., 15. 11f., p. 236.

P. 56, v. 72. For the definition of the technical words mentioned in this verse, See MantraM., p. 119, taranga 25, column 2, v. 17 f. " विनास: प्रोच्यतंऽधुना ॥

## ग्रम्थनच विदर्भाखः संप्टी रोधनन्त्या।

योगः पश्चव एतं घड विन्यासाः कर्मस स्मृताः ॥"

P. 57, 1. 6. निधिकतो । Read निधिकतोत्तं।

P. 61, l. 14 "ग्रसम्यक्त्व" etc. = TantraRT., 35.70.

P. 62, v. 81. For the defects of the Mantras, see KularT., 15. 65-70, pp. 230-231; also Hara-tattva-dīdhiti.

P. 63, v. 82. cp. KulārT., 13. 92, p. 202, बन्धनं योनि-सहाया मन्त-चेतन्य-दर्भनम," etc. For the significance of Mudrās in general, see op. cit., 17-57, p. 262. The definition of yoni-mudrā as given in the Tantrābhidhāna, p. 51, ll. 20-22, vv., 62 (a)—63.

"मियः किनिष्ठिके बहुत तर्ज नीम्यामनामिके ॥ श्रनामिकोर्ध्य नंसिन्नष्ट-होर्च नम्यमयोरधः । श्रक्त ष्टाग्र-हयं न्यस्येट् योनि-सृद्दे यमीरिता॥"

See Saţ-cakra vivṛti by Vis vanātha p. 135, l. 23; also Saţ-cakra-nirūpaṇa-s lokārtha-pariṣkāriṇī by Kalī-caraṇa p. 48, l. 18f.

P. 68, l. 9. "au Hugi," etc. = Tantra RT. 2. 37.

P. 70, v. 93. cp. Kalī T., 7. 23 (a), p. 42, "तत्-सृतं तत्-सृतासेव तत्-पत्नीस विभिन्नतः", etc.; Yogini-tantra, p. 2, "गुस्वद् गुस-पुलेषु" etc.; al-o "प्रातस्त्वाय यो मत्यों गुरी," etc.; Tarā T., 3. 5-6, p. 11,

"पूञ्यो गुहः तन्-पत्री सर्व-भावेन सदाः । तस्याः सन्तोष-मात्रे स देवी तष्टा भवेत प्रिये";

also op. cit., 4.6-7, p. 13,

"तत्-पत्नी च विश्वेषे य पर-देवी-विश्वेषभाक्। सरकाऽसरका वाऽपि निष्ठुरा वा प्रियोहिता", etc.; KulārT., 14. 99, p. 220 and 107, p. 221.

PP. 71-73, vv. 95-100. cp. Mahā-nirvāņa-tantra, 5, 26f., p. 69, "रजनी-ग्रेष-यामख," etc.

P. 72, v. 98. For the meaning of stava, see Kulār**T.,** 17. 35, p. 258.

P. 74, l. 16 [ म] नवस्थानी । Read [ म] नवास्थान ।

## ALPHABETICAL INDEX OF THE VERSES OF THE FIRST PATALA OF THE TANTRA-RĀJA-TANTRA

| Verse      |                           | Page | Verse |                      | Page       |
|------------|---------------------------|------|-------|----------------------|------------|
| 92         | मचर-स्य॰                  | 69   | 33    | एकादि-ऋतु॰           | <b>2</b> 6 |
| 16         | भननारे कुएड॰              | 16   | 48    | एवं चतुर्षु          | 43         |
| 85         | <b>मनादि-क्रम</b> ॰       | 65   | 58    | कथम् ऋबित्वं         | 50         |
| 1          | त्रनाद्यन्तो•             | 3    | 5     | कर्ण काहिमत          | 12         |
| 64         | <b>भ्र</b> नुलोम <b>॰</b> | 54   | 7     | कादि-संज्ञा          | 13         |
| 71         | श्रन्थथा वर्तमानी         | 56   | 57    | क्रत्वाऽधिकी         | 49         |
| <b>8</b> 8 | <b>भन्येवामपि</b>         | 67   | 79    | खरहीभूता॰            | 60         |
| 77         | त्रपूर्वा-रूपा॰           | 57   | 38    | गुर्व न मत्ये        | 28         |
| 66         | श्रबुंडि-पूर्व            | 55   | 25    | गु रूच्यमानि         | 23         |
| 55         | श्रवि-सुसिन्धी            | 47   | 88    | ग् रीर्स चया०        | 64         |
| 41         | <b>म</b> प्रिवन्यादिषु    | 30   | 91    | गुरोस्तु जन्म-दिवसं  | 68         |
| 7          | ग्रसत्यं न                | 24   | 31    | गु रोस्तु जन्म-दिवसे | 25         |
| 72         | बादी योगी                 | 56   | 23    | चतुर्भिराखें:        | 21         |
| 9          | चार्चे तन्त्रा॰           | 14   | 46    | चतुञ्चतु ॰           | 41         |
| 34         | त्रासनं ग्रयनं            | 27   | 28    | चापलानि च            | 24         |
| 70         | प्रास्तिकी गुब॰           | 56   | 13    | ततो नौतः             | 15         |
| 24         | पासिको हरः                | 22   | 8     | तथा तेर्भु वन        | 14         |
| 81         | <b>उपेचावस्थ</b> या       | 62   | 65    | तर्ज नी रहिते:       | 55         |
| 90         | क्रिका-वस॰                | 68   | 53    | तस्मात्तु सर्व॰      | 46         |
| 35         | एक-ग्राम                  | 27   | 84    | तकादादित             | 65         |
| 14         | एक-विंघतन                 | 16   | 74    | तेन तत्॰             | 56         |

## VERSE-INDEX

| Vers     | e                                | Page | Verse              | Page |
|----------|----------------------------------|------|--------------------|------|
| •        | े<br>तेन मन्त्रादि•              | 32   | 82 बन्धन           | 63   |
|          | तवामन्यो <b>न्य</b> •            | 8    | 76 बाला लच्चवर॰    | 56   |
|          | लयस्त्रिं श्रे                   | 16   | 2 भगवन् !          | 7    |
| 12       | तयोदमे                           | 15   | भूमि-तत्त्वमयी     | 74   |
| 75       | हरधः षट्•                        | 56   | 78 मत्ताः पत्नेषु  | 60   |
| 86       | हिजातीनां                        | 66   | 78 मन्त्र-दोषांस्त | 56   |
| 47       | द्वितीयमना•                      | 41   | 39 सम्बोधातस्य     | 28   |
| 29       | न कुर्याद्                       | 24   | 93 मासतो वर्ष ती   | 70   |
| 96       | नमस्ते नाथ                       | 71   | 30 यद्या देवे      | 25   |
| 97       | नवाय नव॰                         | 72   | 63 राजतेर्जप॰      | 53   |
| 97<br>56 | नामाखचर•                         | 47   | 43 रिपोर्मन्तुाब॰  | 33   |
| 11       | नागाययर -<br>नित्य <b>क्तिना</b> | 15   | 62 बद्राचीरपि      | 58   |
| 67       | नित्यातिका <b>म</b> ॰            | 55   | 36 विधेष्टि ग्रेव॰ | 27   |
| 40       | नित्यानां<br>नित्यानां           | 29   | 99 विवेकिनां       | 73   |
| 10       | ने मित्तिकं<br>वे सित्तिकं       | 15   | 68 विश्वस-देस्     | 55   |
| 22       | न रपेस्य•                        | 19   | 32 व्याप्ते हूर॰   | 26   |
|          | म रपस्य -<br>पश्चविंग्रे         | 16   | 4 प्रया कादि-मतं   | 9    |
| 15<br>69 | पश्चायम्<br>परार्ध-वनिता•        | 55   | 2.2                | 17   |
| 59       | पापे नष्टे                       | 51   |                    | 68   |
| 100      |                                  | 78   |                    | 61   |
|          | युरस्तात्<br>                    | 71   |                    | 51   |
| 94       | पूजयेत्तत्•                      | 28   |                    | 67   |
| 37       | पूजा-मध्ये                       | 24   |                    | 40   |
| 26       |                                  | 40   | 2 0 2              | 45   |
| 45       |                                  | 12   |                    | 51   |
| 6        | प्रीक्ते तन्त्रे                 | 1.   |                    |      |

#### VERSE-INDEX

| Ve | rse            | Page | Ve | rse             | Page |
|----|----------------|------|----|-----------------|------|
| 49 | सिद्वादीन्     | 48   | 20 | सौन्दर्थ॰       | 17   |
| 50 | सिके सुसिकः    | 45   | 21 | सीलभ्य॰         | 18   |
| 19 | सुन्दरः सुमुखः | 17   | 95 | स्तुवीत पश्चिमः | 71   |
| 52 | सुसिङ साध्यो   | 45   | 98 | खतन्त्राय       | 7?   |
| 54 | सुसिडोऽरि॰     | 46   |    |                 |      |

## ALPHABETICAL INDEX OF VERSES OTHER THAN THOSE OF THE FIRST PATALA OF THE TANTRA-RĀJA

|                                  | Page |                           | Page |
|----------------------------------|------|---------------------------|------|
| श्रनी प्रोऽपि                    | 1    | यस्याः कोऽपि च            | 2    |
| त्रसम्यक्त्वं तु                 | 61   | याते मुक्ति-पदं           | 2    |
| ऋगा-सिद्धादि-योगेषु              | 11   | युगे युगे च ये            | 23   |
| गण्यित्वा ब्रिभिईत्वा            | 48   | यो यो यां यां             | 5    |
| गजात्रवा मस्त्रियो [ मस्त्रियो ? | ] 21 | रञ्चस-धारियी              | 50   |
| गुरुं तदग्रतः प्राप्त-विद्यं     | 26   | वर्वी ससङ्घर              | 68   |
| न चाग्रुग्रूषवे                  | 7    | विभक्ते सप्तभिः प्रिष्टो  | 48   |
| a9 37                            | 10   | वृत्तजार्यान् लिखेदङ्गे • | 9    |
| न तन्त्रार्थं जाने               | 1    | <b>श्रीकातेवीर्य-पद</b> ॰ | 1    |
| नाद्यन्तयोः सिश्व-वर्षो          | . 31 | ग्रीराज-राज प्रवर॰        | 1    |
| नामकाय कदाचन                     | 11   | श्रोकेन [श्रोकेनानेन      |      |
| नामादाचरमारभ्य                   | 48   | जनयेद् ]                  | 10   |
| नित्यातिकम-दोषाखां               | 11   | षट्तिं ग्रह्मिद् ने:      | 69   |
| पत्थी पत्नी-गता दोषाः            | 22   | षट्तुं ग्रह्मिचेगानि      | n    |
| मम वर्कानुवर्तन्ते               | 7    | स एव दिनजो वर्षाः         | 70   |
| यस स्मृत्या च                    | 5    | साचाच्छीपति॰              | 74   |

# Names of works or authors mentioned in the commentary

| Works or Authors                        | Page              |
|-----------------------------------------|-------------------|
| বহুমান                                  | 8                 |
| जामख                                    | 69                |
| टीवासतः                                 | 59                |
| तकराज Quoted, 9, 10, 11 ( 3 times       | ). 21, 26, 40, 61 |
| तन्त्रान्तर                             | 11                |
| पदार्थांदर्भ                            | 48                |
| पराग्रर                                 | 23                |
| नित्या <b>घोडिशकार्य</b> व              | 8                 |
| निधिकत् 11, 13, I9, 57, 58, 5           | 9, 62, 64, 67, 71 |
| प्रस्तार-चिन्तामस्य                     | 8                 |
| बहुरूपाष्टक                             | 8                 |
| भगवदृगीता                               | 5                 |
| <b>मनोरमा</b> 10, 11, 27, 33, 84, 45, 4 | 8, 57, 58, 62, 63 |
| माळका-तन्त्र                            | 8                 |
| माधव                                    | 25                |
| मेब-प्रसार                              | 8                 |
| वासकेप्रवर-तन्त्र                       | 8                 |
| सन्तोदन-तन्त्र                          | 8                 |
| सुन्दरी-चृदय                            | 8                 |
| सुमगानन्दनाय, author of the मनोरमा      |                   |
| स्यति                                   | 5                 |
| मन-महोदधि                               | 48                |

#### Abbreviations

Brahma VP. Brahma-vaivarta-purāņa

Brhan NT. Brhan-Nila-tantra

Comm. Commentary

DīksāT. Dīksā-tattva

Gautamīya-tantra

HaraTD. Hara-tattva-didhiti

KālīT. Kālī-tantra

KamakhyaT. Kamakhya-tantra Kular T. Kularnava-tantra

MantraM. Mantra-mahodadhi

PrapS. Prapañca-săra Rudra Y. Rudra-yāmala

Sak T. Saktānanda-tarangiņī

Sar TT. Sarada-tilaka-tantra

S'yāmā R. S'yamā-rahasya

Tantra RT. Tantra-rāja-tantra
Tantra S Tantra-sāra

Tantra S. Tantra-sāra
Tārā T Tārā-tantra

UnādiS. Unādi-sūtra

Vāmana P. Vāmana-purāņā

V. r. Variant-reading

Vis va S T. Vis a-sara-tantra

#### BIBLIOGRAPHY

- Brahma-vaivarta-purāṇa. Brahma-vaivarta-purāṇam...... Paṇḍitavara-Srīyukta-l'añcānana-Tarkaratnena sampāditam. Calcutta, Vaṅgavāsī Press, 1905-6.
- Bṛhan-Nīla-tantra. Bṛhan-Nīla-tantra Vividha-tantrasaṃgrahah, S´rī Rasikamohana Caṭṭopādhyāya karttṛka saṃgṛhīta. P. 33+[1]. Calcutta, 1877-84.
- Bṛhat-Tantra-sara. Bṛhat-Tantra-sara,...Sādhaka-cūḍāmaṇi S'rīmat Kṛṣṇānanda Āgamavūgī-a saṃkalita... Calcutta, Vasumatī Press, 1984-35.
- Catalogue of Manuscripts and Printed Books in Sanskrit belonging to the Oriental Library, Asiatic Society of Bengal. Compiled by Paṇḍita Kunjavihārī Kāvyatīrtha under the supervision of Mahamahopādhyāya Haraprasāda S´astrī, Calcutta, Asiatic Society of Bengal, 1904.
- Descriptive Catalogue of Sanskrit Manuscripts in the Government Oriental Manuscripts Library, Madras. Madras, Government Press.
- Descriptive Catalogue of Manuscripts at the Sanskrit College, Calcutta,
- Dīkṣā-tattva. Dīkṣā-tattvam. See Smṛti-tattva by Raghunandana Bhaṭṭācārya.
- Gandharva-tantra. Gandharva-tantram. S´rī Rasikamohana Cattopādhyāya samgṛhīta, 1877-84.
- Gautamīya-tantra. Gautamīya-tantram. Maharsi-pravara-Gautama-viracitam...Vaisņava-tantram. Vasumatī ed. Calcutta, Vasumatī Press, 1927-28.

- Hara-tattva-dīdhiti. Hara-tattva-dīdhitih. Vividha-tantrādi-s astra-samuddhṛta-pramāṇa-nivaha ··· S ri-Harakumāra-Devas arma-Thākureṇa samkalitā. 4th ed. Calcutta, Ghosh Press, 1907.
- Kalīcaraņa. Saţ-cakra-nirūpaņa-s lokārtha-pariskāriņī. See Saţ-cakra-nirūpaṇa: •s lokārtha-pariskāriņī by K.
- Kālī-tantra, Kālī-tantram sa-tippaņam...S'rīyukta-Satīs'acandra- Siddhāntabhūṇana-Bhatṭācārya - sampāditam. Calcutta, S'astra-pracara Press, 1922-23.
- Kālī-vilāsa-tantra. Kālī-vilāsa-tantra. Ed. by Pārvatīcharana Tarkatirtha. Calcutta, Mahāmāyā Press, 1917.
- Kāma-kalā-vilāsa. Kama-kalā-vilasa with the commentary of Naṭanānandanatha. Ed. by Mahāmahopādhyaya Sadā-hiva Mishra. Calcutta, Mahāmāyā Press, 1922.
- Kamākhya-tantra, Kamākhya-tantra, See Vividha-Tantra-samgrahab, Calcutta, 1877-84.
- Kula-cūḍamaṇi-tantra. Kula-cūḍamaṇi Tantra. Ed. by Girisha Chandra Vedantatirtha with an introduction by Akshaya Kumara Maitra. Calcutta Phoenix Printing Works, 1915.
- Kulārņava-tantra, Kulārņava-tantra, Ed. by Tārānātha Vidyuratna, Calcutta, Mahamāya Press, 1917.
- Mahā-nirvāņa-tantra. Mahānirvāņa-tantra. Vasumatī ed. Calcutta, Vasumatī Press, 193— ?
- Mahidhara. Mantra-mahodadhi.
- Mantra-mahodadhi by Mahidhara, son of Phanubhatta, grandson of Ratnākara, father of Kalyāṇa, of Vatsagotra. Mantra-mahodadhi. Ed. by Rasikamohana Cattopādhyāya [ son of Anandamohana, of village Butuni, Manikgunge, Dacca]. Calcutta, 1877-84.

The work was composed at Benares in 1701 A. D. (1645 Vikrama year.)

- Nityā-sodas ikārņava: Setu-bandha by Bhāskararāya.
- Pādukā-pañcaka. Pādukā-pañcakam. Sri-Tārānātha-Vidyāratnena sampāditam. Calcutta, Sanskrit Press, 1913.
- Parās ara-smṛti. Parās ara's Dharma-saṃhita, with the commentary of Sāyana-Mādhavācārya...by Vaman Shastri Islampurkar. Bombay Sanskrit and Prakrit Series, Vol. XLVII. Bombay, 1898.
- Prapañca-sāra-tantra. Prapañca-sāra Tantra. Ed. by Tārānātha Vidyāratna. Calcutta, Thacker, Spink & Co, 1914.
- Pūrņānanda Paramahamsa. Syāmā-rahasya.
- Raghunandana Bhattacarya. Smrti-tattva.
- Report on the search for Sanskrit Manuscripts in the Bombay Presidency during the years 1879-80. Bombay, Government Central Press, 188 i.
- Rudra-yāmala. Rudra-yāmalam. Vividha Tantra samgraha. S'rī Rasikamohana Caṭṭopādhyāya saṃgrhīta. Calcutta, 1877-84.
- Sāradā-tilaka-tantra. Sāradā-tilaka-tantram. Vividha Tantra samgraha. Srī Rasikamohana Caṭṭopādhyāya samgrhīta. 1877-84.
- Sat-cakra-nirūpaņa: Sat-cakra-vivrti by Vis vanātha. Sat-cakra-nirūpaņam... Vis vanātha-krtayā Sat-cakra-vivrty-ākhyayā tīkayā ca sametam. See Sat-cakra-nirūpaņa: Slokārtha-pariṣkārinī by Kālīcaraņa.
- Saţ-cakra-nirūpaṇa t S'lokārtha-pariṣkāriṇī by Kālīcaraṇa, Saţ-cakra-nirūpaṇam. Kālīcaraṇa-kṛtayā S'lokārthapariṣkāriṇyā tīkayā S'amkara-kṛtayā Saţ-cakra-bheda-

- țippanyă Saț-cakra-vivrty-ākyayā țikayā ca sametam. Calcutta Sanskrit Press, 1913.
- Sat-cakra-vivrti by Vis vanatha. See Sat-cakra-nirupana:
  S by V.
- Siddhānta-kaumudī. Siddhānta-kaumudī nāma Bhaṭṭoji-Dīkṣita-pranta-Pāṇinīya-vyākaraṇa-sūtra-vṛttiḥ ( ...-Unādi-prakaraṇam...). Pp. 516-567. Bombay, Nirnaya-sāgara Press, 1929.
- Slokartha parişkarinî by Kalicarana. See Sat-cakranirûpana: S'by K.
- Smṛti-tatīva by Raghunandana Bhaṭṭācārya. Smṛti-tatīvasya dvitīyo bhāgah. [...Dikṣā-tatīvam...]. Mahāmahopādhyāya-S´rī-Raghunandana-Bhaṭṭācārya-viracitah. Pp. 645—659. alcutta, Siddhes´vara Press, 1895.
- S'yama-rahasya by Purnananda Paramahamsa, Syama-rahasyam. Parivrajakacarya-S'rimat-Purnananda-Paramahamsa-viracitam. Pandita-S'riyukta-Kalimohana-Vidyaratnena sampaditam. Calcutta, Srinatha Press. 1930-31.
- Tantrābhidhāna. Tantrābhidhānam...Sri-Tārānātha-Vidyāratnena sampāditam. Calcutta, Sanskrit Press, 1913.
- Tantra-rāja-tantra (MS. A). For description of this MS., see Descriptive Catalogue of Sans. MSS. at the Govt. Oriental MSS. Library, Madras, MS. D. 7629 [5633]. Telugu script. Substance: Palm leaf. Very corrupt.
- —(MS. B). For description of this MS., see Descriptive Catalogue of Sans. MSS. at the Govt. Oriental MSS. Library, Madras, No. 7628 [5632]. Telugu Script.

- The Oriental MSS. Library, Madras, also possesses another MS. of the Tantrarāja (D. 7630) [5634] which is most worn out and unfit for use.
- —(MSS. C and D). These two belong to Pandita Ja accandra Smrtitīrtha Collection, 3 Federation Street, Calcutta. Script, C. Bengali and D. Nāgara.
- -- (MS. E). For some details of this MS., see Report of the search for Sanskrit MSS., MS. No. 362 of 1879-80, now belonging to the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona. Date of the MS.: Sanvat 1777.
- —(Ms. F). For this MS., see Catalogue of Sanskrit MSS. and Printed Books at the Collections of the Royal Asiatic Society of Bengal.
- Manoramā by Subhagānandanātha. Tantra-rājātantra... Ed. by Lakṣmaṇa Sástrin. 2 vols. Tantrik Texts, nos. viii and xii. Calcutta, Mahāmayā Press, (Vol. 1), 1919 and (Vol. II), 1926.
- Premanidhi. For description of this MS., see MS. no. 112, pp. 111—112, Descriptive Catalogue of Sans. MSS. at the Sanskrit College, Calcutta, vol. V, Tantra MSS. Calcutta, 1903.
- Tantrik texts, ed. by Arthur Avalon, pseud. [Sir J. G. Woodroffe].

Kālī-vilāsa-tantra,
Kāma-kalā-vilāsa,
Kula-cūdāmaņi-tantra,
Kulārņava-tantra.
Pādukā-pañcaka.
Prapañca-sāra-tantra.
Tantrābhidhāna.

Tantra-rāja-tantra.

Prapañca-sara-tantra.

- Unādi-prakaraņa. Unādi-prakaraņa. See Siddhāntakaumudī.
- Vāmana-purāṇa. Vāmana-purāṇam... Paṇḍita-pravara S'rīyukta Paūcānana Tarkaratna sampādita. Calcutta, Vaṅgavāsī Press, 1907-8.
- Vis vanātha. Sat-cakra-vivrti. See Sat-cakra-nirūpaņa: Sat-cakra-vivrti by V.
- Vis va-sāra-tantra. Vis va-sāra-tantra. Vividha Tantra samgrahaḥ. S'rī Rasikamohana Caṭṭopādhyāya karttrka samgrhīta. Calcutta, 1877-81.
- Yoginī-tantra. Yoginī-tantram. S'rī Rasikamohana Caţţopādhyāya saṃgṛhīta. 1877-84.

# **GENERAL INDEX**

| Ahamkrti, 65               | Gaņapati, 1               |
|----------------------------|---------------------------|
| Akşa-mālā, 53              | Gaņes a, 1                |
| Akşara-traya-sampāta-      | Gită, See Bhag.           |
| dina, 69                   | Grathana, 56              |
| Almora, XI.                | Guru, 18, 23, 24, 25, 28; |
| Anandanātha, 15,72         | celebrating the birth-    |
| Anurādhā, 3'8              | day of the, 25; 68;       |
| Ārdrā, 37,38               | paying visits to the,     |
| As lesa, 35, 38            | 26; worship of the, 27,   |
| As vinī, 30, 34, 36, 38    | 51, 63; Death anniver-    |
| Bahu-rūpastaka, 8          | sary of the, 68; 70;      |
| Bhagamalinī, 15            | substitutes of the 71;    |
| Bhagavad-gitā, 5, 7        | see also Contents.        |
| Bharani, 35,37,38          | Haihayapati, 1            |
| Bherunda, 15               | Harṣadeva, 2              |
| Black Moon, 69             | Harşamatī, 2              |
| Candra-jñāna, 8            | Hastā, 38                 |
| Citrā, 16,38               | Initiation-day, 68        |
| Commentators, 59           | Jāmala. See Yāmala        |
| Devi, 3,9                  | Japa-mālā, 53             |
| Dhanistha, 39              | Jāānanātha, 19,72         |
| Dhanu, 33                  | Jvālāmālinī, 15           |
| Dīpa-prakās a, 1           | Jyesthā, 35,38            |
| Disciple, birthday of the, | Kadi, 12,13               |
| 68; see also Contents.     | Kādi-mata, 9              |
| Divakara, 3                | Kāla, 3                   |
| Dati, 15                   | Kali, 12                  |

Mula, 38

| Kalpa, 14                  |
|----------------------------|
| Kamala, 31                 |
| Kame Gari, 15              |
| Kanya, 33                  |
| Karkat : 3,36              |
| Kārt ī va, XI; 1           |
| Krtt 35.87.38              |
| Kula' anh-s'uddhi, 53      |
| Kula dat, 15               |
| Kun 1, xii                 |
| Kum . 1, 83                |
| Kuṇḍ ' ni, 63              |
| Kūrı cala, xiii, 2.        |
| Kuri illa, 16              |
| Lalita, 14                 |
| Mādhava, 23                |
| Magha, 35,38               |
| Mahes vara, 3,12           |
| Makara, 33                 |
| Manoramā, references       |
| to; see p. 96              |
| Mantra-mahodadhi, 43       |
| Mantra-rās'i, 48           |
| Mantras, defects of, 56 f. |
| vīrya-yojana of, 63        |
| Mātrka, pervading nature   |
| of, 16; 65;                |
| Mātrkā-tantra, 8           |
| Meru-prastāra, 8           |
| Meşa, 33,34,36,37          |
| Mit'i ma, 33               |
| Mṛgas irṣa. 7,38           |

Nama-rasi, 47 Nathas nine, 13,72 Nidhikṛt, references to; see p. 96 Nīlapatākā, 15 Nityaklinnā, 15 Nityānityā, 15 Nitvās, sixteen, 7,13,14,29 Nitya-sodas ikarnava, 8 Padarthadars a. 48 Pallava, 56 Parās ara, 28 Prakās anātha, 73 Pranamanjari, 1,2,74; personal history of, I. Prastara-cintamani, 8 Pratibhanatha, 20,73 Premanidhi, husband of Pranamanjari, 2 Punarvasu, 38 Pūrņā-dina, 69 Pūrņanātha, 20, 73 Pūrvabhādrapada, 39 Pūrvaphālgunī, 30 Purvāṣāḍhā, 39 Pusyā, 30 Rājarājes vara, 1 Rāsi, 34 Rās i-cakra, 33 Revatī, 35,38,39 Rna-dhana-cakra-suddhi. 52

| Rohiņī, 37,38               | Tantrarāja, 11,9        |
|-----------------------------|-------------------------|
| Sabdārtha-candrikā, XI      | Tantras, 11             |
| Sadās iva, 3                | Tantras, nine, 7        |
| Sādhya, 40                  | Tantra-sāra, 11         |
| Sammohana-tantra, 8         | Tripurasundarī, 3       |
| Sampuța, 56                 | Tulá, 33                |
| Saṃskāras, 66               | Tvarită, 15             |
| Sarvamangala-nitya, 15      | I'ddanara 8             |
| S'atabhiṣā, 39              | Uddāmara, 8             |
| Satyanātha, 19              | Uttara-bhādrapada, 39   |
| Siddhādi-cakra, also called | Uttara-phālgunī, 38     |
| A-ka-tha-ha-cakra, 42       | Uttarāṣāḍhā, 38         |
| Simha, 33                   | Vahnivāsinī, 15         |
| S'iva, 4,9                  | Vajres varī, 15         |
| Smrti, 5                    | Vāmakes vara, 7,11      |
| S'ravaṇā, 3)                | Vārāhī, 16              |
| S'rīpati, 1                 | Vidyā, 67,68            |
| Subhaganātha, 20            | Vidyā-siddhi, 56        |
| Sudars'ana, commentary,     | Vidarbha, 56            |
| 1,74                        | Vijayā, 15              |
| Sudars ana, son of          | Vimars anatha, 19,73    |
| Prāṇamañjarī, 2             | Viṣṇu, 4                |
| Sundaranātha, 19            | Vināyaka, 8             |
| Sundarī, 1                  | Visákhā, 39             |
| Sundarî-hṛdaya Tantra, 8    | Vrsa, 33.36,37          |
| Suşumnā, 63                 | Vṛs cika 33             |
| Svabhāvanātha, 20,73        | , , 2 2 30              |
| Svātī, 83                   | Yāmala, 8, 69           |
| Tantrantara, references to; | Yoga, 36                |
| see p. 96                   | Yoni-mudrā-bandhana, 68 |

## Wrong readings of the MS, of the commentary Supars and as corrected.

| Readings as found in the MS. | Readings of this edition | Page     | Line |
|------------------------------|--------------------------|----------|------|
| गयां यति                     | गर्यपति                  | 3        | 8    |
| वैचिका न                     | वैचित्रे उचा             | ,,       | 8    |
| संखार                        | संसार                    |          | 9    |
| सम्भवीऽपि                    | सन्धवेऽपि                | n        | 13   |
| अपत्यर्थ                     | जयत्वर्ध                 | ,,       | 19   |
| रखीयत्वे ऽपि                 | <b>क</b> रखोयत्वेऽपि     | 4        | 4    |
| चेतः                         | चेत्                     | n        | **   |
| <b>धेसासाधारवयस्य</b>        | ध्वंसासाचार खास          | ,,       | 5    |
| सोऽवीती                      | सीऽपीतो                  |          | 6    |
| नयमव                         | नियामक                   | *        | 7    |
| जान                          | जातु                     | n        | 9    |
| होनम्                        | होनत्व                   | *        | 10   |
| तत्प्रत्ययाचीन               | सत्प्रत्ययाधीन           | n        | 13   |
| स्रत्यय                      | प्रत्यय                  | n        | 14   |
| नेवे:                        | नैवं                     | *        | *    |
| नु                           | ननु                      | <b>»</b> | 17   |
| <b>ল</b> নন                  | जनक                      | 77       | 18   |
| <b>म</b> हिरत                | श्रविरत                  | 5        | 1    |
| प्रस्योन्तं                  | प्रलयान्त:               | n        | 3    |
| तथनिरुष                      | तन्त्र-निरूप्य           | n        | . 6  |
| ध्ययतारभे                    | ध्ययनारमा                | ,,       | 23   |
| बाद्याप्त                    | स्तृव्याप्त              | 6        | 8    |
| वात्त                        | काल                      | 11       | 79-  |
|                              |                          |          |      |

| Readings as found in the MS. | Readings of this edition     | Page | Line |
|------------------------------|------------------------------|------|------|
| यह वताधा                     | यह वताया                     | 6    | 9    |
| <b>उत्कर्षे व्य</b> गते      | उत्कर्षे ऽवगत                | 97   | 14   |
| वारियाकाकावा                 | कारिखाकाम                    | 99   | 19   |
| देशन                         | देशेन                        | 17   | 10   |
| तावयुश्वत                    | तावपुरवृत                    | **   | 23   |
| व्याचित्तं                   | व्याप्त'                     | 7    | 5    |
| पिष्यं                       | विम्                         | ,co  | 99   |
| प्रचारयसन्त्रभिमे त्य        | प्रचारियष्यन्तीत्यभिप्रे त्य | "    | 20   |
| प्यमुषवे                     | <b>प्यश्चम् वर्वे</b>        | **   | 21   |
| क्रथनपि                      | <b>कथनेऽपि</b>               | **   | 23   |
| बचर्क                        | सूचकं                        | 8    | 3    |
| विंलंग्रे                    | <b>किमंग्रे</b>              | **   | 11   |
| कादिनैतित                    | कादिमतिति                    | 9    | 7    |
| करो                          | कृतो                         | **   | 15   |
| पूर्वीनिन्त्रत्व             | पूर्ण-तन्त्रत्व              | *    | 17   |
| व्ययं                        | <b>च्येयं</b>                | 17   | *    |
| तद्य                         | तदर्थ                        | **   | 19   |
| क्यां प्रतं                  | सामातं                       | 10   | 1    |
| <b>बोकेर्भटा</b>             | ञ्चोके भंगवता                | 97   | 10   |
| एर्वतिर                      | एवं तर्षि                    | 97   | 16   |
| तिते एवावार्वस्रोकानां       | तत एव सर्व-झोकानां           | **   |      |
| धेय्यर्थ                     | बैयर्घ                       | **   | 17   |
| <b>सामबादिति</b>             | साफल्यादिति                  | 99   | 21   |
| नाग्रिक्याय                  | नाशिष्याय                    | 11   | 2    |
| नामवग्र                      | नाम-स्रय                     | 12   | 5    |
| कादिवेति                     | कादि-मतिति                   | **   | 18   |
|                              |                              |      |      |

| Readings as found in the MS. | Readings of this edition  | Page | Line |
|------------------------------|---------------------------|------|------|
| प्रशापिचा                    | प्रश्नापेचा               | 12   | 14   |
| न्यायाद्रत्तर हीनं           | न्यायाहत्तरदानं           | ,    | 17   |
| वार्ग                        | वर्ष                      | 13   | 9    |
| शब्धयत्                      | त्रकत्ययत्                | n    | 23   |
| द्ख च                        | द्रस्यभ                   | 14   | 9    |
| प्रसारयन्तीति                | प्रसारयतीति               | **   | 10   |
| विमावनीनीयोऽर्थः             | विभावनीयोऽर्घः            | 16   | 18   |
| यंयोयतां                     | पर्यायतां                 | 17   | 8    |
| स्विधितु                     |                           | n    | 19   |
| भूखा                         | भूत्वा                    | n    | 10   |
| <b>गू बोत्विच्यमि</b> याय    | ऋगोत्वित्यभिप्रायः        | "    | 11   |
| प्रतिपाचातुग्या              | प्रतिपाच उपा              | ,,   | 11   |
| ववंश्रषण                     | विश्रेषया                 | ,,   | 17   |
| <b>ज्ञानवत्यरतया</b>         | ञ्चानवत्परतया             | 20   | 1    |
| ततम्ब                        | ततव                       | 71   | 2    |
| प्राती                       | प्राप्ती                  | n    | ,,   |
| <b>पातुगुग्यमि</b>           | चातुर्युं ख्वाभि          | 77   | 22   |
| नार्यस्य                     | नाप्यन्ताः                |      | 23   |
| <b>ज्</b> रवार्थ             | पुरुवार्ध                 | 21   | 15   |
| सामर्थ्यो                    | सामध्ये                   | n    | 19   |
| समावाद्वश्वारचे दं           | समावात्। महष्टद्वारा चेहं | ,,   | 22   |
| पाय्या:नुष्ठे यं             | पापस्या हुन्ने यम्        | 23   | 6    |
| <b>कथमधग्रक्य</b>            | क्यमप्यग्रक               | "    | 1Ò   |
| कट्टर्गु ख                   | कर्तु गुँख                | 39   | 19   |
| पूर्वेखाचितं                 | पूर्वे <b>या</b> न्वितं   | 20   | 21   |
| नापौनदत्तवं                  | न पौनकतवं                 | 24   | 12   |

| Readings as found in the MS. | Readings of this edition | Page      | Line |
|------------------------------|--------------------------|-----------|------|
| युवय <b>च</b> या '           | बुर्वपेषया               | 24        | 15   |
| जिता                         | <b>লি</b> য়             | 27        | 18   |
| <b>उन</b> यतया <b>गा</b>     | जभयतःपात्रा              | 25        | 10   |
| <b>होकर</b> गस               | स्पष्टीकरवास             | 26        | 21   |
| <b>प्रा</b> क्कीतं           | प्रतिक्रतिः              | 27        | 10   |
| एकदेयमपि                     | एतदृ इयमपि               | ,,        | 13   |
| नैषदीयभ्री                   | न, एकदेश                 | **        | 14   |
| प्रज्ञया युन                 | श्राचया पुन              | n         | 16   |
| विरोधायत्तः                  | विरोधापत्तिः             | 28        | 7    |
| इत्यमवगतं                    | द्रत्यमवगतं              | 29        | 11   |
| निचे                         | नेच                      | <b>37</b> | 14   |
| सर्वञ्चेन                    | सर्वज्ञेन                | n         | 21   |
| प्रसिद्धभावात्               | प्रसिद्धाभावात्          | ,,        | 22   |
| तच्चवग्रय                    | तक्कृवबाय                | 30        | 6    |
| प्रतिचाति                    | प्रतिजानाति              | ,,        | 7    |
| बतुखिं ग्रचटिका              | चतुस्ति ग्रह्चटिका       | n         | 18   |
| <b>इत्येक</b> नेव            | प्रत्येक्षमेव            | 27        | 21   |
| पृथगायानमिति                 | पृथग् गणनमिति            | 31        | 6    |
| न त्वे वं                    | नन्वे वं                 | n         | 7    |
| तलहर्ष साहित्येन             | तत्तद्वर्णसाद्दित्येन    | "         | 8    |
| समन्त्रयोः प्रधिनेक          | मन्त्रयोः प्राथमिक       | n         | 14   |
| वेति                         | नैति                     | 32        | 17   |
| स्मिमायं न दिप्त             | स्थाभिप्रायं न विद्यः    | 33        | 6    |
| तद्म                         | तङ्ग्                    | 34        | 2    |
| पूर्वमधिभानात्               | पूर्वम[भघानात्           |           | 3    |
| राजा                         | राग्नि                   | n         | 4    |

| Readings as found in the MS. | Readings of this edition | Page   | Line |
|------------------------------|--------------------------|--------|------|
| <b>उचितत्वादितां</b>         | <b>चितत्वादिति</b>       | 34     | Ē    |
| राग्रीनोमेव फलाभिधान्यं      | राष्ट्रीनानेव फलाभिषानं  | • "    | 8    |
| खत्तमतारां                   | सप्तम-तारां              | 27     | 12   |
| रमेषादरिष्ठ                  | नेवादि-राग्रि            | 35     | 2    |
| चतुरचरत्वज्ञध्या             | चतुरचरत्वील्या           | **     | ŧ    |
| विद्वता                      | विम्हन्ताः               | 37     | 17   |
| सर्वीववर्षा                  | सर्वे एव वर्गाः          | "      | ,    |
| दर्शस्ता                     | दर्शिता                  | "      | 28   |
| ञ्योति:ग्राख्ने, etc.        | श्रम्भिन्यादि · · दिक्   |        |      |
| preceded by                  | has been transposed to   | рр. 35 | 36   |
| अभिन्यादि ( p. 35, l. 5      | 20 )—                    |        |      |
| दिक् ( p. 36, l. 10 )        |                          |        |      |
| वर्णानाममध्ये                | वर्षानां मध्य            | 36     | 1    |
| वर्गानामवेष्रय               | वर्षानामवश्र्यं          | **     | 1    |
| त्रयसिहता                    | पाद-लय-सन्दिता           | 37     |      |
| दिशामिषा                     | दिशा अन्येषां            | **     | 1    |
| सपादतिताशा                   | सतिपाद-सयस्तिं ग्रदंशा   |        | 1    |
| भ कादचर्याः                  | भका दशार्थाः             | 38     | 1    |
| रूपभवमी                      | रूप-भरखो                 | יי     | 1    |
| चाचवीय                       | चाऽऽकाङ्क्रगीय           | 40     |      |
| ते साध्यास्तुत्त्व…,         | सिशादि…संग्रहीतस         |        |      |
| preceded by सिशादि           | tansposed to I. 17       | 23     |      |
| चक्रस्य मादि-पदेन            | of the same page         |        |      |
| संग्रहीतस्य                  |                          |        | •    |
| पश्चिमारभ्ययता               | पश्चिमायता               | ,,     | 2    |
| क्रमतो क्रिखने               | क्रमतो लिखने             | 41     |      |

| Readings as found in the MS.   | Readings of this edition   | Page | Line |
|--------------------------------|----------------------------|------|------|
| तद्वग                          | तद्वरी                     | ,,   | 11   |
| तत्तुत्यचनं '                  | तत्तत्पञ्चमं               | 42   | 3    |
| वर्णतत्तत्वीष्ठे षुमपेच्य      | वर्शमपेच्य                 | "    | 4    |
| <b>मनुपन्यन</b>                | मनुपन्यासे                 | 43   | 5    |
| नामघे त्यादिना                 | नामाखे त्यादिना            | 13   | 10   |
| विगेखत्या                      | वर्गे स्थित्या             | 14   | 7    |
| मुस्डि-सिध्येति                | सुसिङ-साध्येति             | **   | 19   |
| संख्या <b>ग्रामिनि</b>         | संख्याग्रालिनि             |      | 22   |
| इत्यभिप्रेत्य                  | <b>इत्यभि</b> ग्रेतं       | 45   | 10   |
| संख्याववैग्रिष्ट               | संख्याविशिष्ट              | ,,   | 11   |
| काल्योक्त                      | कल्पोक्त                   | **   | **   |
| जपानुष्ठानक्रग्रात्            | जपानुष्ठान-क्षे ग्रात्     | 17   | 13   |
| यस्ये सेवन्ध्रूतो              | यस्यैत्येवस्भूतो           | 46   | 8-6  |
| मतज्ञन्मन्यक्षत                | एतज्जन्मन्यक्तत            | **   | 11   |
| य <del>ोज</del> त्             | यो जपेत्                   | **   | 12   |
| सम्पदामष्टविंग्रत्यादि         | सम्पद्मामश्चविंग्रत्यादि   | 47   | 12   |
| सम्पद्मां संख्यां              | सम्पद्मां चतुरशीत्यादि-क   | पां  |      |
|                                | संख्यां                    | ,,   | 13   |
| पूर्णचतुरश्रीत्वादिरूपांत्वस्य | पुर्वत्वस्य and the inter- | -    |      |
|                                | vening चतुरश्रीत्यादि-र    | FUİ  |      |
|                                | transposed to line 1       | 3    |      |
|                                | of the same page           | 14   | -15  |
| सप्ताक नेवित                   | सप्ताङ्क नेवेतत्           | "    | 16   |
| यानन्मामा                      | यावचामा                    | 48   | 9    |
| समाप्त्रावधी                   | समाप्त्रावध्यो             | 77   | 17   |
| सम्बन्धं गयित्वा               | सप्तभिर्गु गयित्वा         | ••   | 18   |

| Readings as found in the MS. | Readings of this edition | Page       | Line |
|------------------------------|--------------------------|------------|------|
| नुपाध्येत्वे                 | नुपादेयत्वे              | 49         | 20   |
| ग्रदेव                       | तदेव                     | ,,         | 6    |
| कारणार्ध                     | करगाधं                   | 50         | 7    |
| <b>खामर्प्यानां</b>          | सामध्यीनां               | 19         | 20   |
| र्नतेद्रुपासनातो             | नैतद्यामनाती             | 51         | 7    |
| प्रा <mark>तेवंधकं</mark>    | प्रतिबन्धकं              | ,,         | 12   |
| ऋगोत्युयते                   | ऋगीत्युच्यते             | "          | 15   |
| चोत्पाईं                     | चोत्पाद्यं               | 52         | 7    |
| जयतीति                       | जनयतीति                  | "          | 10   |
| <b>मवेत्राव्यपदेश</b>        | सर्वताप्युपदेश           | "          | 14   |
| प् <b>वकमिति</b>             | पूर्वकमिति               | ,,         | 15   |
| मुपदिय                       | मुपादेयम्                | 53         | 11   |
| नाती                         | नाव                      | **         | 12   |
| त <b>इजान</b>                | तदज्ञान                  | n          | 14   |
| त्वगसा                       | त्वगत्या                 | "          | "    |
| नुपपतया                      | नुपपत्त्या               | ŋ          | 18   |
| बद्राद्वि                    | स्ट्राचादि               | 27         | 21   |
| घ्यादिका                     | इग्रदिका                 | 56         | 16   |
| <i>नियोजन्य</i> त्त्         | नियोजनात्तु              | "          | 18   |
| <b>क्रते</b> षाराधनी         | क्रतेऽप्याराधनी          | 5 <b>7</b> | 5    |
| বি <b>ঘ</b> ন                | विद्यते                  | n          | 15   |
| विप्रोगी                     | वश्रेषो                  | 39         | ,,   |
| <b>प्राग्रिय</b>             | ग्राग्ने य               | 58         | 11   |
| <b>सिम्बर्</b> त             | सन्धिसु                  | 59         | 17   |
| नाबोपदेश                     | नाघोपदेश                 | 6)         | 5    |
| मन्त्रोदी                    | मन्त्रादी                | 61         | 4    |

| Readings as found in the MS. | Readings of this edition | Page | Line  |
|------------------------------|--------------------------|------|-------|
| <b>दी</b> नव ,               | <b>डीनवत्</b>            | ,,   | 8     |
| यानकृषीना                    | वाष्ट्रचीना              | n    | 10    |
| <b>द्</b> रयनेने वस्य        | र्त्यनेनेव वस्य          | 61   | 15    |
| इत्यित                       | द्रस्यति                 | "    | 21    |
| कार्याचतमा                   | कार्याचनतया              | n    | 23    |
| तष्टानुष्टीयते               | तयाऽनुष्ठीयते            | 62   | 4     |
| प्राप्यो                     | माप्ते:                  | ,,   | 8     |
| नास्त                        | नास्ति                   | ,,   | 15    |
| दध                           | दग्ध                     | "    | 16    |
| पदस्येवेपूवं                 | पदस्येवेतः पूर्व         | 27   | 17    |
| पश्चिवं तित्य                | पश्च विंशति              | n    | 21    |
| प्ररजिश्वाखयाम्              | िजासायाम्                | 63   | 8     |
| रूपा                         | रूपायाः                  | 97   | 10    |
| इस्रार्थस                    | रचसार्थस                 | 61   | 3     |
| स्यावध एकत्व                 | स्यावश्यकत्व             | 65   | 7     |
| तत्तरंकृतिं                  | तत्तदचंक्रतिं            | n    | 13-14 |
| गतीप सोधकस्य                 | गतोऽपि । साधकस्य         | **   | 15-16 |
| श्रपहोतुं                    | अपन्नोतुं                | 37   | 17    |
| <b>मारकान्तरान्तामा</b> रका  | माहका                    | "    | 18    |
| <b>मि</b> ष्यचंत             | निष्पद्यंत               | 93   | 19    |
| ये ताभ्या                    | <b>भ्र</b> ेतास्या       | 66   | 6     |
| पाध्यंक्येपि                 | पार्थक्ये ऽपि            | "    | 7     |
| 14                           | इय                       | n    | ь     |
| तदाय                         | तद्वाच्य                 | **   | 9     |
| पत्तदापनी                    | फलदायिनी                 | "    | 12    |
| विग्रेषाक                    | विशेषक                   | 27   | 14    |

| Readings as found               | Readings of this | •    |       |
|---------------------------------|------------------|------|-------|
| in the MS.                      | edition          | Page | Line  |
| वेड रेव                         | वेदेरेव          | "    | 22    |
| कथितया                          | <b>कचिततया</b>   | 27   | n     |
| संस्कारको                       | संस्कारिया       | 67   | 8     |
| न्वपुसकंत्व                     | नपुं सकत्व       | ,,   | 11-12 |
| <b>ग्र</b> थिसं <del>च</del> नय | ग्रस्थि-सञ्चयन   | 68   | 1!-12 |
| पदिने दीरा                      | यिइने दीचा       | 69   | 4     |
| संयाजी                          | संपाती           | ,,   | 8     |
| सप्त-पर्वखपि···पृथङ् -          |                  |      |       |
| निर्देशस्य ( 11. 18-20 )        |                  |      |       |
| and येन केनापि, etc.            |                  |      |       |

Transposed from p. 71, ll. 18-19 to p. 70, ll. 18-19 and vice versa. This portion is found in the MS. in the place where we read now 70 & 71 येन केनापि…तत्-प्राप्ती नियम [ मास ] (p. 71, 11. 18-19); and येन केनापि…तत्-प्राप्ती नियम in the place of सप्त-पर्वस्वपि…पृषक्निर्देशस्य (p. 70, 4. 18-19)

| खभावयताथ                      | खभावनाथ                | 73 | 6    |
|-------------------------------|------------------------|----|------|
| <b>क</b> स्त्या <b>या</b> नां | कल्याचानां             | n  | 8    |
| विवेकनां                      | विवेकिनां              | n  | 11   |
| विमर्भद                       | विमर्शानन्द            | ** | • 14 |
| प्रार्धनयीमास्ति              | प्रार्थनीयम <b>स्त</b> | #  | 19   |
| प्रार्थ्य                     | पार्थ्येत              | ,, | n    |
| <b>मर्</b> ग्येनेव            | स्मरखेनेव              | 74 | 5    |
| कस्त्यदमो                     | कल्पद्वमो              | ,, | 13   |
|                               |                        |    |      |

#### Additions.

- P. 77. 1. 20. Add C-E-F संजिका।
- -- 1. 24 " A-B-C-D-F शासक्या।
- P. 78, 1, 3 " D नामानि
- P. 79, 1.8 "B C-D-F की हे बु।
- —— 1. 13 " B-C-D-F मसिख्या
- P. 80, l. 2 " B-C-E-F जप-माला।
- --- 1, 3 " B-C-E माहकान्तिरतां।
- —— l. 16 " B-D प्रवीध:।
- --- 1. 19 " A-B-C-D दीन।
- 1. 20 " B-C-D-E-F उपेचावस्थया
- --- 1. 22 " A-C-D कुर्यातत्तदहरू ति:।

### Corrections.

- P. 40. l. 9 "एवं धनर्था-ग्रुडिस्तु" [ 61 ]. Transfer " [61 ] after कार्या सर्वेद्ध सर्वतः।
  - ---!. 17. For संग्रहीस्य, read संग्रहीतस्य।
- P. 51, l. 5. For सन्मन्त्रस्य, read स मन्त्रस्य and delete f. n 2.
  - P. 52, Il. 8 and 4. Underline # and # # 21
- P. 52, last line. ऋग-धन-चक्र-मृद्धिः ; delete the line underneath.
  - P. 74, l. 16 For श्रन्वध्व्यानी, read [ श्र ] नव्यक्यान।

#### Further additions

Since the publication of this work, it has come to my notice that a MS. containing only a tiny fraction of the commentary (fols. 25-39 i.e. 15 folios only) is in the possession of the Royal Asiatic Society of Bengal (MS. No. 5720 D). The Tantra volume of the Descriptive Catalogue of Sanskrit MSS, belonging to the said Society just published records it under the heading Tantraraiatikā but does not give any information whatsoever about the name of the commentary, its author, etc. But on comparison I found that the work was identical with the Sudarsana and the fraction contained the commentary of verses 65-67 and some portions of the commentary of verses 64 and 88 of the Tantra-raia. This incomplete MS. is, however, useful to those who are interested in Pranamañiari's valuable work as it supplies the missing folios of the MS1, used by me for the printed edition, though it is not a part of the same. Therefore, this portion of the commentary Sudarsana is being edited here3.

Description of this MS.

Substance: Country-made paper. Foll. 25-39.

Size: 11×5 inches. Lines 9-11 in a page; letters 26-30 in a line.

The few lines in p. 74 (see foot note 1), however, still remains to be supplied from some other source.

<sup>2.</sup> Thanks are due to the authorities of the Royal Asiatic Society of Bengal for kindly permitting me to publish this fragment.

—पेख तत्पापनीदक-प्रायश्चित्त-दर्भन-सुखेन परिइर्तु माइ प्रवृद्धीत्वादिः।

"चबुद्दि-पूर्वे यत् प्रोक्तं न्नानात्तद् हिगुषं भवेत्" इति वचनान्तरमनेन स्मारितम्। तथा च बुद्धि-पूर्वेके निविहा-चर्चे हिश्यत-संस्थया विद्यां जपेदितुग्रक्तं भवति। हुतमित्यनेन नैमित्तिकानुष्ठानं निमित्त-समनन्तरमेव कार्यम् न विसम्बेन। चत्र एव

"पापे नि:संबये जाते प्रायिक्ती नरः परम् । भुद्धानो वर्धयेत् पापं यावत् पापस्य न चयः ॥" इति स्मातें वचनम् ॥६६ [MS. 65] ॥

प्रायिक्त-प्रसङ्गाबित्य-नैमित्तिक-कर्मणोरतिक्रमेणापि प्राय-वित्तमाङ्ग नित्येत्यादिना ॥६७॥

ममारब-विद्या-भजनकस्य साधकस्याऽऽचारं दश्चयित विश्वहेल्यादिना। विश्रेषेणान्तः करण-ग्रहतापूर्वेकं श्रचिः तत्त विमित्ता-पितत-प्रायिक्ताचरकैरिप श्रहिमापकः। न तु तत्तत्प्राप्त-श्रहिवरहवान्। (प्रसन्तं वटनं यस्य स तथा। श्रीच-खानादिना श्रह-श्ररीरं श्रहम्?) देवतासु भजनीय-देवतातिरिक्तासु, दर्भनेषु भपर-देवता-विषयक-शास्त्रेषु च विभुखः स्थात्। तत्वारिश्चोक्तं तत्कल्य-प्रयोगार्थवाट-पर-देवता-निन्दनादि-

Cf. Prāyaścitta-tattva, ed. by Jīvānanda Vidyāsāgara, p. 474. l. 1.

<sup>2.</sup> Thus all the succeeding verse-numbers in this MS. so far as available, are less by one than those of the printed edition i.e. given as 66, 67, 68, etc.

वचन पर्यासोचनया प्रसुत-देवता-विषयक-दृढतर-अक्ति-प्रचुति-प्रसक्तेरिति भाव: ॥६८॥

परित्यस्वार्थादि-चतुष्केऽध्यन्वयः । प्रे चाकारी अविचार्यं कर्मकर्ता । गतस्यृष्टः स्वीयेष्वि चायविनता-भूस्यादिष्वत्यस्त-मासिक्त-विधुरः । स्वत्यामिक्तस्तु पश्च-महायद्यार्थकात्यन्त-सोदत्-कुटुस्ब-भरणार्थक-धनत् -कालाविच्छन-विनता-भोगादिषु जाता न दोषाय । यत एव भगवता परकोयेष्वर्थादिषु तु स्वत्याऽ-ध्यामिकार्गपिचितेति सूचियतुं पूर्वं "विगते"तुप्रक्रम्, साम्प्रतं पुनर्गतेति । नियमा नित्यत्वे न बोधिता नित्य-नैमित्तिक-कर्माणि ॥६८॥

विद्या-मिर्डि विद्याभजन-प्रयोच्यां मिडिम् । यदा "विद्या-सिडिं" विद्या-निष्ठां वच्चमाण-तत्तत्प्रयोग-प्रयोच्य-फलाना-सन्यभिचरितोपधायकताम् ॥ २०॥

उपद्धिताचारस्थान्वयेन विद्या-सिही कारस्वस्यपदर्श्वे व्यक्तिरेकेस तद् द्रदियतुमाह—अन्यथेत्यादि । अन्यथा वर्तमानः मदुपद्धिताचार-विपरोताचार-चरस्योतः । चिरमिति । चिर-काल-भजनवतोऽपि न सिहिमस्वं का कथा कतिपय-काले भजनभाजाम् । कुत्रापीत्यनेन चेत्र-विशेष-प्रयाग<sup>4</sup>-वारास्स्यादि-स्थिति-महिन्नाऽपि न सिहि: । कटाचिचे त्यनेन यहस्यादि-काल-महिन्ना बहुतर-वर्षादि-महिन्ना वा न सिहि: । कथ्यने-त्यनेन पुरस्ररस्-नानावृत्ति-तस्तद्यनीषधादि-प्रयोग-महिन्नाऽपि न सिहिरतुक्तम् ॥७१॥

<sup>3.</sup> MS. प्रेच्यकारी।

<sup>4.</sup> MS. प्रयोग।

पूर्वीपदर्शितोपासना-घटके जपे प्रसङ्गात् कामनासः विशेष-सार-पादावित्यादिना । यदापि

"ग्रथनञ्च विदर्भेष संपुटो रोधनं तथा।

योगः पत्नव इत्येते विन्यासाः षट्स कर्मस ॥" इति तन्त्रान्तरे शान्तग्रादि-क्रमेण विन्धासा उत्ताखार्थाप प्रक्षत-उचाटन-सारण-स्तभान-प्रान्ति-वध्य-क्रमेण **७ता:। श्राद्यन्त-मध्येषु साध्य-योगस्य सम्पर्टेऽपि मन्त्रादु-**विद्वेषण-कर्मानुगुण-रोधनस्थापि सम्प्ट-नामकलम् एवाभिप्रेत्व रोधनं पृथङ् न गणितम्। आद्यादि क्रममभिप्रत्य षट्कर्म-क्रमानुरोधस्त्यतः। 'भो भो विषुरसन्दरि. देवदत्तस्यैतच्छरीरा-विरोधेन ज्वरोपश्मनं कुर्वि 'त्यादि-रूपं यत प्रयोगस्योहे स्थ-फल-प्रदर्भकं वाकाम एतस्य मन्त्र-विद्ययोगदी प्रथमती योजन योग-नामा विन्यामः। श्रादो मन्त्रं सम्पूर्भं पठित्वा तदन्ते प्रोत्त-वाकास्योचारको कर्त पत्तवनामा विन्यामः। श्राद्यन्तयो-ह योर्राप स्थानयोक्तवाकां मध्ये मन्त्रः, एवं रोत्या जर्प मन्पुट-नामा विन्धाम:। मन्त्रस्थैकैकासरोक्तरम उत्त-वाकास्वैवै कास्तर-योजनन जर्प ग्रत्यन-1नामा विन्याम: । पूर्व मन्त्राचर-इयम् ततः साध्याचर-इयम् ततो मन्त्राचर-इयम ततः माध्याचर-इयमिति रीत्वा मन्त्र जपे विदर्भ-नामा विन्यामी भवति ।

स्त्र मन्त्राचराणां माध्याचराणां वा न्यूनाधिक-भावे यथा-योग्यं मन्त्राचाद्यक्तिः स्त्रीकरणीया, एकतर पूर्व्य नन्तरमकतरा-चराधिक्येन तान्यधिकाचराण्युक्तेस्थानि । स्त्र साध्याचरेरेव मन्द्राचराणां योगादि-पञ्चकमिति न भ्रमितव्यम् । किन्तु येनैव

<sup>1.</sup> The reading in all the MSS, of the Tantraraja Tantra used for the printed edition is, however, ग्रथन ।

मन्त्रस्य योगादिकमान्तातं तत्रै वेदं खरूपं विविध्यतिमिति ध्येयम्। सत एव "यद्योगेन मन्त्र-जपविधानं यत्पक्रवत्येन नान्त्रातं येन प्रयनमान्त्रातं येन प्रयनमान्त्रातं येन विदर्भ" इति सामान्यतयैयोक्तं निधिकृतो ।

यस् विदर्भस्तिविधः मन्तासर-इयान्ते एकं साध्यासर-मित्रो कः प्रकारः, माध्यासर-इयान्ते एकं मन्त्रासरमिति हितीयः, मन्त्रासर-इयान्ते साध्यासर-इयान्ते (?) जपेदित्ये षोऽन्त्यः रहित मनोरमात्नतोक्षम्, मत्रोटं वक्षत्र्यम्, माध्यासर-इयान्ते मन्त्रासर-इयमिति चतुर्थे प्रकारि कुतस्ते विष्ठेषः। किञ्च, एकान्त्र रिमत्यत्र एकेन वर्षेनान्तारं यत्रे ति विद्यसादेकेकान्तरित्यल्वाभः. तथा हाभ्यामन्तरीक्षत इति विद्यसाद् वर्ण-इयान्ते एकेको वर्णे इत्ये व लभ्यते, न तु प्रकारान्तरम्। तत्र मन्त्रोण यत्र विदर्भाव्यानं तत्र मन्त्रस्थेव वर्ण-इयम्। यत्र साध्येन तदान्त्रानं नत्र माध्यस्यैव वर्ण-इयमम्। यत्र तु परेण केनापि तदान्त्रानं तत्र तदीयं वर्ण-इयमेव पूर्वे तदनन्तरं च विश्वेषानान्त्रानात् प्रथमोपस्थितत्वात् तस्यैकेक एव वर्णे सभ्यते।

भय ही वर्षी चन्तरी इती यह ति विग्रह इतुरचते, तदाऽिष पृत्रेमे के काचर-मात्रं तनो ऽचर-हयमिति रोत्या विद्मो चन्दित । भय हो विद्मो ययो मन्त्र-साध्य-प्रश्नतिकयोः करणीयस्ती भन्तरोक्तती यह त्ये व विग्रहः। भन्तरीकरणञ्चोपस्थित-हि-

<sup>1.</sup> The reading of the printed edition of the Monorama (Tantrik Texts, Vol. 8) is, however, as follows:—

मन्यादीनामघर-इयान्तरे साध्यादीनामघरं इयं इयं योजयेहेबोऽन्वः , (p. 13, l. 12).

संस्थिय । धतएव येन विदर्भः प्रोक्तस्तदक्तर-इयं (मन्नाकर-इयो ?) मन्नाकर-इयो त्तरं संयोज्य विदर्भे जपेदिति निधि-क्तितोक्तिमित ? चेत् किचातः ? न हि तावताऽपि भवदुक्त-प्रकार-वयं सप्रमाणीभवित । वसु-तसु धय-सन्दे हे तन्त्रान्तर-संवादिन एवार्थस्य संग्राह्यत्विमित मन्न-साध्यार्थयोविंदर्भे पूर्वे मन्नाकर-इयम्, तत एकं साध्याक्तर-मिति रोखें व विदर्भो सुलार्थः । धत एव

"मन्समादी जपेत् सर्वे साध्य-संज्ञामनकरम्। विपरीतं पुनचान्ते संपुटं तत् प्रकीर्तितम्॥" इति तन्त्रान्तर-मंवादेन इयो: संपुटमिति मूलस्थापि पादी क्रमसरमे वात्कम इत्यये-परतामामनन्ति प्रामाणिकाः।

नन्यत्र तन्त्रे योग-पञ्जवादि-पूर्वकं जपानाश्वानादत्र तञ्जस्य व्यर्थम्, न स्नत्र तन्त्रान्तरमुपादिर्यामिति ? चिन्नैवम् । स्रत्र सच्चान्तान-मामर्थ्यदेव तन्त्रान्तरोज्ञ-तन्त्रत्त्रत्रामनासु योगादि-विन्यासस्याभ्यनुत्रातत्वात् । तत्र तत्र कामनायां विशेषतोऽः [न]भिधानं त्यसमर्थपरम् । तथा च समर्थस्य योगादि-विन्यासः, ससमर्थस्य मृत्यमन्त्र-मात्र-जप इति ॥७२॥

पूर्वे मन्त्रोपासना कर्तव्यत्वे नोपिटिष्टा, तत्रांश्रकादि-विचारि-चानुकृता श्रिप मन्त्रा न सर्व समुपाटियाः किन्त् निर्दृष्टा एव । श्रिथ यदि वच्चमाच-दूषच-शून्यत्वं मन्त्रेष् दुलेभमेवेतुग्चर्त, तदा मन्त्रगत-दोष-परिचार-प्रकारोऽनुसर्तव्यः इत्यभिष्रे त्याच मन्त्रो इत्यादि । विज्ञाप्य श्रिष्यं बोधियता । श्रिष्य-

<sup>1.</sup> The reading of all the MSS, used for the printed edition is Hear 1

पदचासरार्ध-स्थितं "काकाचिगोसक" स्थायेना क्षाप्यन्तिति विविध्वतम् । परिहरेसान्तान् दुष्टांस्त्राजित्। स्थय यदि निर्दुष्टो मन्त्रो नैव लभ्येत तदा सन्त्रगत-दोषान् "परिहरेत्"। वस्त्वसाय-रीत्याऽपसार्यत्। तेन दुष्टा स्रपि सन्त्रा निर्दुष्टा भविद्यस्त्रोत्याधिप्रायः। स्थात् न काल-विलस्केन । दोष-परिहारस्य सद्योऽननुष्ठाने दोषं दर्भयति सन्त्रभ्रव्यादिना । सन्त्रम्य दुष्टसन्त्र-दाने दोषपरिहार-प्रकारानाचर्ये वा । स्रविरात् न काल-विलस्केन । धुवं नियसतः। न तु प्रतिकारोऽप्रस्य ॥७२॥

तेन दोष-तत्परिहारयोद्दपदिर्धतरीत्यावश्वकत्वेन। तत्-परिहारानित्यत्व ते च परिहाराचेति हन्दः। 'ते' दोषाः। 'परिहारा' उपस्थितत्या दोषाणाम्। निष्कामे अपे परिहार-प्रकाराश्रयणं नाऽऽवश्यकम्। योगे तु<sup>T</sup> प्रयोगे तु। श्वावश्यकानु-सरण्क-परिहार-प्रकारं वन्धे। तत्प्रकारस्य दुवी धतया मावधाना शृणु। तस्त्वतो यायार्थेन, न तु स्नेह-हेषाभगं पद्मपात-निन्दाश्रयणेन, "वन्नो" इत्यनेनान्तितिस्दम् ॥७४॥

प्रतिज्ञाताभिधानकं दीषं नामतो लक्ष्णतय दर्भयति दग्धेत्यादिना । गुक्कद्वं कोपदेश-काले खिभिनाभ्यां हाभ्यां स्रतो मन्तः स्वं प्रति <u>टग्धे (१)</u> भवति । सत मन्तत्वं मनन-कर्त्वं ताण-कारकत्वोपाधिरूपं मन्त-विद्योभय-साधारणम् । स्वतोऽधिकतर-म मर्थाक-महामन्त्रेः मह जप्तः सुद्र-देवता-मन्त्रस्कारतो (२) भवति । ताह्यस्य जपो देवतो नानामन्त्रस्य सभवति, सन्नानास्य मभवति । दोष्ठा-विधि विना प्राप्तो मन्त्रः गर्वितः (३)। सावस्रिप-

<sup>1.</sup> योगेषु in all the MSS. of the Tantraraja used except MSS. C and F where the reading is found as योगखु।

रजादिवत् चैवनेनाप्यनभिमुखोऽयम्। वैरि-कोष्ठानां सिद्यादि-चक्कोः सप्तिवधानामुक्ततयाः नानात्वाप्तद्गतः सन्त्याचामध्यप्राप्त-सनेकत्वसित्यभिप्रतेवः ग्रव्यवः (४) इति बद्धवचने पावस्यके उप-कान्तः बद्धवचनानुरोधेनाप्रेऽपि बद्धवचनसादतम्। वैरिवर्ग-कोष्ठ-चतुष्कागाः इति सनोरसाभिप्रेतार्थेऽपि बद्धत्वसव्याद्यतमेवः परन्तु तद्वर्गमात्व-ग्रद्यके किं प्रसाणमिति ते प्रष्टव्याः ॥७५॥

गुरु-वर्णानामिप बाइल्बमेव विविद्यतं न साकत्तं, बाल-(॥)
लच्चे लघूनां तथात्व-दर्भनात्। यद्दा, गुरुष्यचराणि भनु लघ्वचरोत्तरिमतानि यत्नेति, गुर्वचरिभ्योऽनु लघ्वचराणोतानि यत्नेति,
सार्वधरोरावच्छेदेन गुर्वचराष्यन्तितानि यत्नेत्यर्थ-त्रयाश्रयणाद्
गुर्वचर-प्रायाः अकल-गुर्वचराय मन्त्रा हडा (६) इत्यर्थः। एतेन
गुर्वचरा इत्यत एव विविद्यतार्थ-लाभे समन्त्रता इत्यनितप्रयोजनमिति प्रतुक्तम्। कर्मवाङ्खात् काय्य-कर्मण-

<sup>1.</sup> The reading of the printed edition of the Monorama is, however, वैदिवर्ग-चतुष्क कोष्ठगाः (Tantrik Text, Vol. viii, p. 13, l. 18).

<sup>2.</sup> MS. बहुत्वमत्वाहतमेव ।

<sup>3.</sup> MS. गुर्वचरप्रया।